

# 

(1)



الإصدار الأول ١٤٤٠هـ-٢٠١٩م







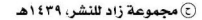
# رر) العوتدو

إعداد مجموعة زاد

الإصدار الأول ١٤٤٠ هـ - ٢٠١٩ م







فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الفريق العلمي في مجموعة زاد

العقيدة./ الفريق العلمي في مجموعة زاد.- الرياض، ١٤٣٩هـ

عمج. ۲۷.0×۲۱ سم

ردمك: ٤-١٧- ٨٢٣٤ (مجموعة)

(12) 444-7.4-1475-14-1

١- العقيدة الإسلامية ٢- التوحيد ٣- الإيمان (الإسلام)

أ. العنوان ديوي: ۲٤٠

1289/2804

#### حقوق الطباعة محفوظة

نشر الكانجيات الملكة العربية السعودية - جدة

حى الشاطئ - بيوتات الأعمال - مكتب ١٦ موبايل: ۲۲۲ ۲۶۲ ۵۰ ۹۹۱ ماتف: ۹۹۲۹ ۲۲ ۲۹۲۹+ ص.ب: ١٢٦٣٧١ جدة ٢١٣٥٢ www.zadgroup.net

الإصدار الأول الطبعة الأولى: ١٤٤٠هـ/٢٠١٩م

#### توزيع العبيكات

الملكة العربية السعودية - الرياض طريق الملك فهد - مقابل برج المملكة هاتف: ١٥ ٤٨٠٨٦ ١١ ٢٦٦+، فاكس: ٥٩٠٨٠٨ ١١ ٢٢٥+ ص.ب: ٦٧٦٢٢ الرياض ١١٥١٧ www.obeikanretail.com



























جميع الحقوق محفوظة. ولا يسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو نقله في أي شكل أو واسطة، سواء أكانت الكترونية أو ميكانيكية، بما في ذلك التصوير بالنسخ (فوتوكوبي)، أو التسجيل، أو التخزين والاسترجاع، دون إذن خطى من الناشر.





#### كلمة الناشر

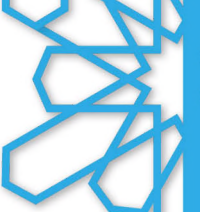
الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد.

فإن العلم الشرعي من أهم الضرورات التي يحتاجها المسلمُ في حياته، وتحتاجُها الأمةُ كلُّها في مسيرتِها الحضارية؛ لذا جاءت النصوص الشرعية في الإعلاء من شأنه وشأنِ حامِليه، قال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلّا هُوَ وَالْمَلَتَ كَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُو الْعَرْبِ وَالْمَلَتِ كَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُو الْعَرْبِ وَالسَّنةِ»، المحران: ١٨] قال الشوكاني رَحْمَهُ اللهُ: «المرادُ بأولي العلم هنا علماءُ الكتابِ والسُّنةِ»، وقال تعالى: ﴿ وَقُل رّبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، وفي الحديث: «من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقًا إلى الجنة» رواه مسلم.

وتأتي هذه السلسلة العلمية خدمة للمجتمع، بهدف إيصال العلم الشرعي إلى الناسِ بشتّى الطُّرُقِ، وتيسير سبله، وتقريبه للراغبين فيه، ونرجو أن تكون رافدة ومعينة للبرامج العلمية والقراءة الذاتية وعونًا لمن يبتغي التزود من العلم والثقافة الشرعية، سعيًا لتحقيق المقصد الأساسِ الذي هو نشرُ وترسيخُ العلمِ الشرعي الرصينِ، المبني على أسسٍ علميةٍ صحيحةٍ، وفقَ معتقدٍ سليمٍ، قائمٍ على كتابِ الله وسنةِ رسوله صَلَّتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ، بشكلٍ عصريٌ ميسَّرٍ، فنسأل الله تعالى للجميع العلم النافع والعمل الصالح والتوفيق والسداد والإخلاص.

\*\*\*





سلسلة زاد العلمية

(۱) العقيدة





#### سندرس في هذه الوحدة

معنى العقيدة الصحيحة وأهميتها

مميزات العقيدة الصحيحة

مصادر تلقي العقيدة أصول أهل السنة في إثبات مسائل العقيدة

#### مقدمات في العقيدة الصحيحة

# ◄ مَعنَى العَقيدةِ الصَّحيحةِ، وأَهَمَّيتُها

#### تعريف العقيدة الصحيحة؛

العقيدة في اللغة: من العقد؛ وهو الربط والإحكام والشد بقوة.

والعقد نقيض الحل، يقال: عقده يعقده عقدًا، ومنه عقدة اليمين والنكاح، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ لَا يُؤَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِٱللَّغْوِ فِي آَيْمَانِكُمْ وَلَاكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَّتُم ٱللَّهُ بِٱللَّغْوِ فِي آَيْمَانِكُمْ وَلَاكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَدَّتُم ٱلأَيْمَانَ ﴾ [المائدة: ٨٩].

#### مرادفات لفظ العقيدة:

للعقيدة الإسلامية أسماء أخرى عند السلف، منها: (التوحيد)، (السنة)، (أصول الدين)، (الفقه الأكبر)، (الشريعة)، (الإيمان).

والعقيدة اصطلاحًا: (الحكمُ الذي لا يقبل الشكُّ فيه عند مُعْتقِدِه).

وعرّفها بعضهم بقوله: (الأمورُ الثابتةُ الجازمةُ التي يَنعقِدُ عليها قلبُ الإنسانِ ولا يَشُكُّ فيها). والصَّحيحةُ: أي: السَّالمةُ مِنَ العيب والخطأِ.

#### تعريف العقيدة الصّحيحة؛

الإيمانُ الجازمُ بالله، وما يجب له، في ألوهيته وربوبيته وأسمائه وصفاته، كما تتضمن الإيمان بملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، والقدر خيره وشره، وبكل ما جاءت به النصوص الصحيحة من أصول الدين وأمور الغيب وأخباره.

فلابد من انعقاد القلب على ذلك انعقادا جازما؛ لا شَكَّ فيه ولا ريبَ؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثْمَ لَمْ يَرْتَ ابُواْ ﴾ [الحجرات:١٥] أي: لم يَشُكُّوا في إيمانِهم.

#### وأدلة ذلك الآتى،

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُوَلُّوا وَ هُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَّخِرِ وَالْمَنْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْلَّخِرِ وَالْمَنْ بِاللَّهِ وَالْمَنْ بِاللَّهِ وَالْمَنْ الْمَالِمَ وَالنَّبِيْنَ ﴾ [البقرة: ١٧٧].

قولُه تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ \* كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَتَبٍ كَنِهِ ء وَكُنُهِ و وَرُسُلِهِ ٤ ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

حديثُ عُمرَ بنِ الخطابِ مَعْقَلَقَتَهُ: أَنَّ جَبريلَ عَيَمَالتَكُمْ سَأَلَ النبيَّ عَلَالتَكُمْ سَأَلَ النبيَ مَاللَّهُ عَلَيْمِيْسَلَمْ عَنِ الإيمانِ؟ فقال له: «أَنْ تُغْوِمِنَ بِاللهِ ومَلاَئِكَتِهِ وكُثْبِهِ ورُسُلِهِ والبَوم الآخِرِ وتُغْمِينَ بالقَلَدِ خَبرِهِ وشَرَّهِ اللهَ اخرجه مسلم.

#### أهمية العقيدة

#### تَظهرُ أهميةُ العقيدةِ الصَّحيحةِ من خلالِ الأمورِ الآتية:

أَنَّهَا الأَساسُ في قَبُولِ العَملِ الصالَحِ عندَ اللهِ عَهْمَا؛ والذي بهِ تكونُ النَّجاةُ في الآخرةِ والفَوزُ بالجَنَّةِ بعدَ رحمةِ اللهِ جَلْوَعَلا؛ كما قالَ تعالى: ﴿فَنَكُانَ يَرْجُواْ لِقَاءً رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا مَالَحًا وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠]، وقال تعالى: ﴿وَعَدَ اللهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يُعَالَى: ﴿وَعَدَ اللهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ال

وعَلَى العكسِ منْ ذلك ؛ فَإِنَّ العَملَ لا يُقبلُ عندَ اللهِ تعالَى إذا كان صاحبُه على عقيدةٍ فاسدةٍ؛ وبالتَّالي تكونُ خَسارتُه في الآخرة؛ كما قالَ تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيكِنِ فَقَدْ خَبِطَ عَمَلُهُ، وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥]، وقالَ تعالى: ﴿ وَلَقَدَ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَلِلَا اللَّهِ مِن قَبْلِكَ لَهِنْ أَشْرَكْتَ لَيَخْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن النَّيْسِينَ ﴾ [الزمر: ٦٥].

ومعنى ﴿ حَبِطَ عَمَلُهُ ، ﴾ في الآيةِ الأولى؛ أو ﴿لَيَحْطَنَ عَمُلُكَ ﴾ في الآيةِ الثَّانيةِ: بُطلانُ ذلكَ العملِ وذهابُ ثوابهِ؛ فلا يبقى له وزنٌ عندَ اللهِ عَلَوْعَلا؛ فيكونُ صاحِبُه خاسرًا؛ غيرَ رابحٍ في الآخرةِ.

أَنَّهَا الأصلُ في دعوةِ الرُّسلِ عليهم الصَّلاةُ والسَّلامُ جميعا؛ فَما منْ رسولٍ بَعثَهُ اللهُ في قومهِ إلا ودَعاهم لهذهِ العقيدةِ الصَّحيحةِ أَوَّلَ ما دَعاهم إليهِ، وكان الاهتمامُ بها أَشدَّ الاهتمام؛ كما قالَ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَالْجَتَيْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَالْجَتَيْنِهُوا اللّهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

فائدة و(الطَّاغوتُ): هو كُلُّ ما غُبِدَ منْ دونَ اللهِ، وكان إثرائية راضيًا بذلك.

وقال تعالى: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِيَ إِلَيْهِ أَنَهُ، لَآ إِلَهَ إِلَّآ أَنْ فَأَعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

أن العقيدة ضَروريةٌ للإنسانِ أكثر من ضروريه للهواء والماء؛ إذْ بدونِها لا يَعرفُ الإنسانُ الإجابةَ الحقيقيةَ الصَّحيحةَ عنْ أسئلةِ البشرِ الكبرى: من أينَ جِئتُ؟ ولماذا خُلقتُ؟ وإلى أينَ أذهبُ بَعدَ الموتِ؟ فماذا كانت التيجة؟

ما نَراهُ اليومَ من البؤسِ والشَّقاءِ وانتشارِ الأمراضِ النَّفسيةِ وحالاتِ الانتحارِ الكثيرةِ؛ حتى في الدُّولِ الغنيةِ التي تَزعمُ التقدُّمَ والحضارةَ؛ كما هو الواقعُ في دولٍ كَ(السُّويد)، و(الدَّانمرك) وغيرها.

إِنَّ العقيدةَ الصَّحيحةَ فَقطْ هي التي تُجيبُ عن تَلكَ الأسئلةِ الكبرى وغيرها منَ الأسئلةِ التي يحتارُ فيها البشرُ بكلِّ حقِّ وصدقٌ؛ بحيثُ يمتلئ القلبُ يَقينًا وطُمَأْنينَةً وشُكونًا وأَمْنًا وإيمانًا.

أَنُّها السَّبِبُ في خُصولِ الأمنِ والهداية في الدُّنيا والآخرة؛ كما قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَا مَنُوا وَلَدْ يَلْبِسُوا إِيمَنْهُم يِظُلْمٍ أَوْلَتِهِكَ لَمُمُ ٱلْأَمَنُ وَهُم مُهْتَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٢]، ومعنى ﴿وَلَدْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلِّمٍ ﴾ أي: لم يَخلطوا إيمانَهم بشركٍ.

ولذلك؛ فإنَّ ما نَجدهُ اليومَ منْ خللِ في الأمنِ وكثرةٍ للشَّرِّ والفَّسادِ والفتنِ والقتلِ في العالم الإسلاميِّ بعامَّةٍ، والعالم العربيِّ بخاصَّةٍ؛ فَإِنَّما هو نتيجةٌ لضعفِ العقيدةِ الصَّحيحةِ في نفوسِ النَّاسِ، أو لِظهورِ ما يُناقِضُها أو يُخالِفُها منْ أعمالٍ أو أقوالٍ، كما سَيأتى بيانه.

أَنَّها السَّبِبُ في فَتح البركاتِ مِنَ السَّماءِ والأرضِ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهُلَ ٱلْقُرَيَّ ءَامَنُواْ وَأَتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَركنتِ مِنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

ميزاتُ العقيدة الصحيحة فطرية واضحة وسطية تقوم ثابئة على البرهان

#### ميزات العقيدة الصحيحة

تتميز العقيدة الإسلامية الصحيحة عن عقائد الأديان الباطلة والطوائف المبتدعة بمزايا كثيرة تجعلها أحرى بالقبول، منها:

أنها عقيدة واضحة سهلة بعيدة عن التعقيدات، ليس فيها أشياء غامضة، ولا جوانب محتكرة لرجال الدِّين.

أنها عقيدة فطرية تلائم الفطرة ولا تصادمها.

أنها عقيدة ثابتة لا تتغير ولا تتطور بتعاقب الأجيال، فلا مجال فيها للزيادة والنقص، ولا تقبل التحريف والتبديل، أما غيرها من العقائد فقد زيد فيها ونقص منها؛ لأنها كانت تخضع لأهواء الحكام والرهبان.

أَنها تقيم البراهين الساطعة والحجج الباهرة على كل مسألة فيها، قال تعالى: ﴿ قُلُ فَلِلَوْ اللَّهُمَّةُ ٱلْكِلِنَةُ ﴾ [الأنعام: ١٤٩].

۵

أنها عقيدة وسطية، لا إفراط فيها ولا تفريط، ولا غلو ولا جفاء.

### مَصادرُ تَلقُّي العقيدة الصحيحة

تقدَّم تعريف: (العقيدة الصَّحيحة وأهميتها)، وهنا ندرس أمرا في غاية الأهمية، ألا وهو: من أينَ نَأْخُذُ هَذهِ العقيدة؟ وهو ما يُعبَّرُ عنه ب (مَصادرِ تَلقِّي العقيدةِ الصَّحيحةِ)؛ فَما هَذهِ المصادرُ؟ وما الدَّليلُ عليها؟

قَبلَ أَنْ نَذْكُرَ هَذهِ المصادرَ والأَدِلَّةَ عليها نُؤكِّدُ على حَقيقةٍ شرعيةٍ قَطْعيةٍ؛ وهي أَنَّ العقيدة؛ الصَّحيحة: (عَقيدة التَّوحيد) عقيدة فِطْريَّة ؛ بمعنى أَنَّ الأصلَ في بني آدمَ كُلِّهم هَذهِ العقيدة؛ وأَنَّ الإنسانَ مُنذُ خَلقَهُ اللهُ وأَوجدَهُ على هَذهِ الأرضِ، فَإِنَّ في نَفْسهِ هَذهِ العقيدة، من مَعْرفةِ اللهِ عَلَى عَلى هَذهِ الشَّدةِ، ومحبتهِ؛ وأَنَّهُ مُؤَهَّلُ لقبولِ الحقِّ واختيارهِ، وقد دلَّ على هَذهِ العقيدة العَديدُ مِنَ الأَدِلَة؛ منها:

قولُهُ تعالى: ﴿ فَأَقِدْ وَجْهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَاۚ لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ۚ ذَالِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْقَيِّعُ وَلَذِكِنَ أَحْتُهُ ٱلنَّكَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الروم: ٣٠].

والحنيفيةُ: هي الإسلامُ وأركانُه؛ كما هو تفسيرُ أَئِمَّةِ السلفِ رَعَهُ اللهُ.

والفطرة: هي الطَّبع السويُّ، والجِيلَّة المستقيمة، التي خُلق النَّاسُ عليها، والمتهيئة لقبول الدِّين الحق.

وفي لفظٍ آخرَ: «ما من مَولودٍ إلَّا يولَدُ على الفِطْرَةِ، فَأَبُواهُ يُهَوِّدانِهِ ويُنَصِّرانِهِ أو يُمَجِّسانِهِ، كما تُنتَجُ البَهيمَةُ بَهيمَةً جَمْعاءَ، هَلْ تُحِسُّونَ فيها من جَدْعاءَ؟!».

والجَمعاءُ: هي مُكتملةً الأعضاءِ، وأمَّا الجدعاءُ: فَهي مَقطوعةُ الأَطرافِ.

ما أخرجه مسلمٌ عن أبي هُريرةَ رَئِئَيَّهُ عَنْهُ بِلفظينِ مُختلفينِ، فيهما التَّصريحُ بأَنَّ الفطرةَ هي: (مِلَّةُ الإسلام)، وهُما:

أ. "ما من مولود يولد إلا وهو على المِلّة ".
 ب. "ما من مولود يولد إلا على هذه المِلّة ، حَتّى يُبيّنَ عنه لِسانه ".

عن عياضِ بنِ حِمارِ المُجاشِعيِّ رَحَوَلَهُ عَهُ أَنَّ رسولَ اللهِ صَالِقَاعَتِهُ قَالَ ذَاتَ يَومٍ في خُطْبَتِهِ وَفِيهِ: «وَإِنِّي خَلَقْتُ عِبادي حُنفاءَ كُلَّهُمْ، وإنَّهُمْ أَتَتْهُمُ الشَّياطينُ فاجْتالَتْهُمْ عن دينِهِمْ، وفيه: «وَإِنِّي خَلَقْتُ عِبادي حُنفاءَ كُلَّهُمْ، وإنَّهُمْ أَنْ يُشْرِكوا بي ما لم أُنْزِلْ بهِ سُلْطانًا». أخرجَهُ مسلمٌ.

(حُنَفاءً): جَمعُ حَنيفٍ، وهو: المائِلُ عَنِ الأَديانِ كُلُّها إلى فِطرةِ الإسلام.

۳

٤

# مصادرُ التلقّي

# المصدرُ الأُوَّلُ [ القرآنُ الكريمُ

القرآنُ الكريمُ: اسمٌ لكلامِ اللهِ المُعْجِزِ المُنزَّلِ على عَبدهِ ورسولِه مُحمَّدٍ صَلَّتَهُ عَلَيْهَ عَبَدهِ وَسُولِهِ مُحمَّدٍ صَلَّتَهُ عَلَيْهَ عَبِهِ عَبدهِ وَسُولِهِ مُحمَّدٍ صَلَّتَهُ عَلَيْهَ عَبدهِ وَسُولِهِ مُحمَّدٍ صَلَّتَهُ عَلَيْهَ عَبدهِ وَسُولِهِ مُحمَّدٍ مَن المُنذِينَ اللهُ عِليسانٍ قال تعالى في شَانهِ: ﴿ نَزُلَ بِهِ الرُّحُ الْأَمِينُ اللهُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِن المُنذِينَ اللهُ عِليسانٍ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِلْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَي

دَلَّت الأَدِلَّةُ الكثيرةُ على أَنَّ القرآن خُجَّةُ، يَجِبُ أَنْ تُوخذَ مِنهُ العقيدةُ؛ ومن ذلكَ ما يأتى:

أَنَّ اللهَ أَمرنَا بِاتَّبَاعِهِ، وَنَهَانَا عِنِ اتَّبَاعِ غَيرِهِ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ ٱلَّهِعُوا مَا ٱلْوَلَ إِلَيْكُمْ مِن دَيِّكُو وَلَا تَشَيِّمُوا مِن دُونِيهِ أَوْلِيَاتُهُ ظَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣].

أَنَّ كُلَّ مَا فيه حَقَّ وصِدقٌ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ نَـزَلَ ٱلْكِئَبَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِي ٱلْكِتَبِ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [البقرة: ١٧٦]، وقال سُبْحانَهُ: ﴿ قُلُ صَدَقَ ٱللَّهُ ﴾ [آل عسران: ٩٥]، وقال جَرْبَعَلا: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧]، وقال: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧]، وقال: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ عَدِيثًا ﴾ [النساء: ٢٢]،

أَنَّهُ مَحفوظٌ مِنَ العبثِ والتَّحريفِ؛ كَما قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكُوظُونَ ﴾ [العجر: ٩].

الأدلة؛

#### تابع الأدلة:

أَنَّه الحَكَمُ الذي فيه التَّمْصِيلُ والبيانُ؛ كَما قال تعالى: ﴿ أَفَخَيْرُ اللَّهِ أَيْتَغِي حَكَمًا وَهُوَ اللَّذِي مَاتَبِنَهُمُ الْكِئْبَ مُقَصَّلًا وَالَّذِينَ مَاتَبِنَهُمُ الْكِئْبَ مُقَصَّلًا وَالَّذِينَ مَاتَبِنَهُمُ الْكِئْبَ مُقَصَّلًا وَالَّذِينَ مَاتَبِنَهُمُ الْكِئْبَ مَعَمَّلًا وَالَّذِينَ مَاتَبِنَهُمُ الْكِئْبَ مَعَمَّلًا وَالَّذِينَ مَاتَبِنَهُمُ الْكِئْبَ مَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْهُ مُنْزَلٌ فِينَ وَإِنَّ بِأَلْمَى فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُعَمِّدِينَ ﴾ [الانعام: ١١٤].

أَنَّهُ الفَّرِقَانُ بِينَ الحقِّ والباطلِ؛ كَما قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلُ ٱلفُّرُقَانَ عَلَى عَل عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ مَذِيرًا ﴾ [الفرقان:١].

والغُرقانُ هو : القرآنُ؛ لأَنَّ الله تعالى فَرَّقَ به بَينَ الحقِّ والباطلِ.

أَنَّ اللهَ أَمرَ بِالتَّحَاكَمِ إليه عِنْدَ الثَّنَازِعِ والاختلافِ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَإِن ثَنَزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُمُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُمُنْمَ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَالِيَخِرِ فَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٩]، وقال خَلْفَلا: ﴿ وَمَا الْخَلَفَتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ مَحْكُمُهُ إِلَى اللّهِ ﴾ [النسورى: ١٠].

أَنَّهُ هو القولُ القاطعُ الذي يَغْصِلُ بينَ الجدِّ والهزْل، وهو أَبعدُ ما يكونُ عَنِ الباطلِ واللَّعبِ؛ كَما قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقَوَّلُ فَصَلُّ ﴿ آَنَ وَمَا هُوَ بِالْهَزْلِ ﴾ [الطارق: ١٣-١٤].

#### الشَّنَّةُ النَبَويَّةُ الصِّحيحةُ

المصدرُ الثَّاني

السُّنَّةُ النبَويَّةُ الصَّحيحةُ هي: ما ثَبَتَ عَنِ النبيِّ صَاللَّهُ عَلَيْهِ بِالسَّندِ الصَّحيحِ؛ مِمَّا نُقِلَ عنه من قولٍ، أو فِعلِ، أو تَقريرٍ.

الأدلة:

دَلَّتِ النَّصُوصُ الكثيرةُ على أَنَّ السُّنَّةَ النبويةَ حُجَّةٌ، يَجِبُ أَخَذُ العقيدةِ مِنُها، ومنْ ذلكَ:

قولُهُ تعالى: ﴿ وَمَا عَالَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ لُوهُ وَمَالْتَهَنَّكُمْ عَنْهُ فَأَنَّهُواْ ﴾ [الحشر: ٧].

قولُهُ عَنْمَيْلُ: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ١].

قُولُهُ شُبْحَانَهُ: ﴿ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَلَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

عن أبي رافع وَعَلِيَهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَلَّلَتُهُ عَلَيْهُ اللهِ الْعَرْفَيُّ الرجل يأتيه الأمرُّ من أَمْري، إما أُمرتُ به أو نهيتُ عنه، فيقولُ: ماندري ماهذا؟! عندنا كتابِ الله ليس هذا فيه ". أخرجه الأربعة إلا النسائي، وصححه ابن حبان.

ε



1

عَنِ المِقْدَامِ بِنِ مَعْدِي كَرِبَ الكِنْدِي مَعْلِيْهَ عَنهُ قال: قال رسولُ اللهِ صَالِتَهُ عَنهُ اللهِ اللهِ

قالَ صَلَّتَهُ عَنِيهِ وَمِهُ العِرْبِاضُ بِنُ سارِيَةَ عنه وَعَيَّتُ عَنْهُ الْعَلَيكُم بِسُنَّتِي، وسنة الخلفاء الرَّاشِدين المهْديين منْ بعدي، تمسَّكوا بها، وعضُّوا عليها بالنَّواجِدِ". أخرجهُ أحمد والترمذيُّ، وصححه.

وقد دلَّ الإجماعُ أيضًا على حُجِّية السنة النبوية، قال الشافعي: "ولا أعلم من الصحابة ولا من التابعين أحدًا أخبر عن رسول الله طَاللَّنَائِمُوَنَدُ، إلا قَبِل خبرَه وانتهى إليه، وأثبتَ ذلك سنةً».

V

0

#### إجماع السلف الصالح هَبُالله

# ۳ المصدر الثالث

السلف لغة: هم الجماعة المتقدمون، يقال سَلَفَ ويَسْلُف، أي: مضى، وسَلَفُ الإنسان: آباؤه المتقدمون.

وللسلف عدة أسماء، منها:

#### أهل السنة والجماعة؛

وسموا بأهل السنة لتمسُّكِهم بسنة النبي صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَالجماعة لأنهم اجتمعوا على اتباع سنة النبي صَلَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، وما حصل عليه الإجماع.

#### الفرقة الناحية:

سموا بذلك لنجاتهم من النار أو من الفتن، بتمشُّكِهم بالسنة، كما في حديث معاوية بن أبي سفيان رَوْ اللهُ عَالَى الله مَا الله الله مَا وسَبْعِينَ مِلَّةً، وإنَّ هذه الأُمَّةَ سَتَفْتَرِقُ على ثَلاَثٍ وسَبْعِينَ مِلَّةً -يعني الأَهُواءَ- كُلُّها في النَّارِ إلاَّ واحِدَةً، وهِيَ الجَماعَةُ» أخرجه أحمد والترمذي، وحسنه الألباني.

#### الغرقة المنصورة:

لأنهم منصورون إلى قيام الساعة؛ لقول النبي صَلَّلَتُهُ عَيْنِوْمَلَةٍ: ﴿ وَلَنْ تَزَالَ طَائِفَةٌ مِن أُمَّتِي مَنْصورينَ لاَ يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ حَتَّى تَقومَ السَّاعَةُ». أخرجه أحمد والترمذي، وصححه.

#### الأدلة:

# مِمَّا يَدُلُّ على أَنَّ هذا الإجماعَ حُجَّةٌ يَجِبُ الرُّجوعُ إليه في العقيدة؛ ما يأتي:



قولُه تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ عَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَوَلَّى وَنُصَّلِهِ عَيْرَ جَهَ نَمَ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

قولُهُ طَالِتَهُ عَلَيْهُ عَنه مَعَلِيهُ فَهِمَا رَواهُ العِرْباضُ بنُ سارِيَةَ عنه مَعَلِيّهُ عَنهُ الْعَرْباضُ بنُ سارِيَةَ عنه مَعَلِيّهُ عَنْهُ:

«فَمَنْ أَذْرَكَ ذَلْكُ مِنكُمْ فَعليه بسُنَّتِي وسُنَّةِ الخُلَفاءِ الرَّاشِدينَ المَهْديِّينَ، عَضُّوا عليها بالنَّواجِذِ» تقدَّم.



عن ابنِ عمرَ رَوَالِشَهَمَةُ أَنَّ رسولَ اللهِ صَالِلَهُ عَالَدَ قال: ﴿إِنَّ اللهَ لَا يَجْمَعُ أُمَّتِي اللهِ وَاللهِ عَلَى ضَلالَةٍ، ويَدُ اللهِ مَعَ أُمَّتِي الْجَماعَةِ». أَمَّة مُحَمَّدٍ صَالِلَة عَلَى ضَلالَةٍ، ويَدُ اللهِ مَعَ الجَماعَةِ». أخرجهُ الترمذيُّ، وصححه الألباني.



العقل: يمكن أن يدرك بعض مقررات علم العقيدة، مثل أن الله موجودٌ، واحدٌ، حيُّ، عليمٌ بالخلق، قادرٌ، حكيمٌ مستحقٌّ للعبادة وحده دون

سواه، ونحو ذلك.

لكن لا يمكن أن يستقل بمعرفة وإدراك تفاصيل هذا العلم، إذ لا تُدرك التفاصيل إلا من منقول الكتاب والسنة.

إذا وجد ما يوهم التعارض بين النقل الثابت الصحيح، والعقل الصريح وجب تقديم النقل

الأول: أن النقل ثابت، والعقل متغير.

الثاني: أن النقل معصوم، والعقل ليس كذلك.

المراد بالنقل الصحيح: القرآن الكريم والسنة الثابتة عن رسول الله صَالِلتَهُ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ والمراد بالعقل الصريح: السليم من الانحراف والشُّبَه.

قال ابن تيمية وَعَنَاللَهُ: "ما عُلِم بصريح العقل لا يُتصوَّر أن يعارض الشرع البتة، بل المنقول الصحيح لا يعارضه معقول صريح فقط. وقد تأملت ذلك في عامة ما تنازع الناس فيه، فوجدت ما خالف النصوص الصحيحة الصريحة شبهاتٌ فاسدةٌ، يعلم بالعقل بطلانها».



### أُصولُ أَهلِ السُّنَّة في إثباتٍ مُسائلِ العقيدة

أَهلُ السُّنَّةِ لهم أُصولٌ في إثباتِ مَسائلِ العقيدةِ، يَتمَيَّزونَ بها عن أهلِ البدعِ والضَّلالِ، وهي عَلى النَّحوِ الآتي:

الإيمانُ والتَّسليمُ والتَّعظيمُ لنصوصِ الكتابِ والسُّنَّةِ؛ بخلافِ أَهلِ البدعِ والضَّلالِ الذينَ يُؤمنونَ ببعضِ النُّصوصِ ويَرُدُّونَ البعضَ الآخرَ؛ بسببِ الجهلِ والهوى. والأَدِلَّةُ عَلى هذا الأصلِ كثيرةٌ؛ منها:

- قُولُهُ تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُمُّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ. فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا ثُمِينَا ﴾ [الأحزاب: ٣٦].
- ب. قولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّمَاكَانَ قَوْلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواً إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. لِيَحْكُمْ بَيْنَكُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [النور: ٥١].
- ج. قولُهُ تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَٱلْقُواْ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ مِنْ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَٱلْقُواْ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ مِنْ اللَّهِ مَولِهُ عَلِيمٌ ﴾ [الحجرات: ١].
- د. قولُهُ تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤُمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِمُواْ شَلِيمًا ﴾ [النساه: ٦٥].

وقد حذُّر النبي صَالِمَتُ عَلَيْهِ مِن ذلك، فعن عبدِ اللهِ بنِ عَمْرِو بنِ العاصِ صَالِمَتُ أَنَّ رسولَ اللهِ صَلَاتَهُ عَلَيْهُ مَا قَالَ: "مَهْلًا يا قَوم، بهذا أُهْلِكَتِ الأُمَمُّ من قَبْلِكُمْ، باخْتِلافِهِمْ على أَنْبيائِهمْ، وضَرْبِهِمُ الكُتُبَ بَعْضَها ببَعْض، إنَّ القُرْآنَ لم يَنْزِلْ يُكَذِّبْ بَعْضُهُ بَعْضًا، بَلْ يُصَدِّقْ بَعْضُهُ بَعْضًا، فَما عَرَفْتُمْ منهُ فاعْمَلوا بهِ، وما جَهِلْتُمْ منهُ فَرُدُّوهُ إلى عالِمِهِ». أخرجه أحمد، وصححه الأرناؤوط.

الاعتصامُ بالكتاب والسنة؛ فهما الهُدى والنُّور، عَلى نَقيضٍ منهج أهل والبدع والضَّلالِ الذينَ يَعتمدونَ عَلى غَيرِ الوحي؛ كما هو الجالُ مثلًا عِندَ الصُّوفِيةِ الذِّينُّ يُعْدُونَ أقوالَ مَشايِخِهم ومَناماتِهم مَصدرًا للنَّشريع، وذَليلًا من أُولَةِ الدِّينِ. والأَدِلَّةُ عَلَى هذا الأصل كثيرةٌ؛ منها:

فُولُهُ تعالى: ﴿ يَهْدِى بِهِ ٱللَّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضُوَانَكُ سُبُلَ ٱلسَّلَاءِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة: ١٦].

فقوله تعالى: ﴿ يَهْدِي بِهِ ٱللَّهُ ﴾ أي: بالقرآن العظيم.

ب. \ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمُّ دِينَكُمْ وَأَمَّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينًا ﴾ [المائدة: ٣].

ĺ.

. قُولُهُ تعالى: ﴿ وَنَزَّلُنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ بِبْيَنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَيُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩].

عن زَيدِ بنِ أَرْقَمَ مَعَلِلْهُ عَهُ أَنَّ رسولَ اللهِ صَلَاللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ النَّاسُ فَإِنَّما أَنَا بَشُرٌ يوشِكُ أَنْ يَأْتِي رسولُ رَبِّي فَأْجِيبَ، وأَنا تارِكُ فيكُمْ ثَقَلَينِ: أَوَّلُهُما كِتابُ اللهِ واسْتَمْسِكوا بهِ». أخرجه مسلمٌ.

فائدة وَيَتَفَرَّعُ عِن هِذَا الْأَصلِ: إثباتُ مَا أَثْبَتَهُ اللهُ ورسولُهُ صَالَتُنَا عَنِيمَةً في الكتابِ والسُّنَّةِ والسُّنَةِ والسُّنَةِ الصَّحيحةِ، ونَفْيُ مَا نَفاهُ اللهُ ورَسولُهُ صَالَتَهُ عَلَيْهَ عَنِيمَةً في الكتابِ والسُّنَّةِ الصَّحيحةِ، والسُّنَةِ عَمَّا سَكَتَ عنه اللهُ ورَسولُهُ صَالَتَهُ عَنِيمَةً ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقَفُ الصَّحيحةِ، والسُّكوتُ عَمَّا سَكَتَ عنه اللهُ ورَسولُهُ صَالَتَهُ عَنِيمَةً ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَكِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

فائدة ويتفرَّعُ عن هذا الأصلِ كَذِلكَ: دفع التَّعارضِ بين هذهِ النُّصوصِ وما قد الرَّالِية يفهمهُ العَقلُ منها مِمَّا يُخالفُ الحقَّ والصَّوابَ؛ على عَكسِ أهلِ البدع والضَّلالِ مِمنْ يُعطونَ العقلَ حجمًا أكبرَ منْ قَدْرهِ؛ بحيثُ يُقدِّمونهُ على النُّصوصِ؛ وهَذا عُلقُ مذمومٌ؛ فَإِنَّ العقلَ مَهْما أوتيَ مِنَ المكانةِ؛ فَإِنَّ لَهُ حَدَّهُ الذي لا يَنبغي أَنْ يَتجاوَزهُ بحالٍ، ولا سيَّما في دائرةِ الغَيبيَّاتِ التي لم يَشْهَدُها، ولم يَدْرِ عنها شيئًا؛ لأَنَّها بَعيدةٌ عن دائرةِ المحسوساتِ التي يَعملُ فيها.

فائدة والقاعدة عند أهل السُّنَّة؛ أنَّهُ يستحيل أَنْ يَقعَ تَعارضٌ بينَ نصُّ صَحيحٍ وعقلٍ صَحيحٍ؟ الرائية فَإنَّ الذي خَلقَ هذا العقلَ وهو اللَّطيفُ الخبيرُ، هو نَفْسُهُ الذي أَنزلَ هذا الوحي الشَّريفَ عَلى قَلبِ نَبيَّهِ الكَريمِ مُحَمَّدٍ صَاللَّهُ عَيْرَةً ؛ وإنْ وُجِدَ ما يوهِمُ هذا التعارضَ ؛ فإمَّا أَنْ يكونَ من جهةِ العقلِ بأَنْ يكونَ عَيرَ صحيحٍ، وإمَّا أَنْ يكونَ من جهةِ العقلِ بأَنْ يكونَ عَيرَ صحيحٍ، وإمَّا أَنْ يكونَ من جهةِ العقلِ بأَنْ يكونَ فاسِدًا غَيرَ صحيح ، وإمَّا أَنْ يكونَ الباطلِ والضَّلال عيادًا بالله .

فَهْمُ نُصوصِ الكتابِ والسُّنَةِ الصَّحيحةِ على فهم الصَّحابةِ رَعَالِيَهَ عَلَى ضِدَّ أَهلِ البَدعِ والضَّلالِ، الذينَ تَعدَّدتْ مَواقِفُهم من هذا الفَهم ومن أَصْحابه؛ فَتَرَى بَعضَ أَهلِ البَدعِ كالخوارجِ والرَّافضةِ مثلًا يَطعنونَ في الصَّحابةِ رَعَالِيَّةُ وبالتَّالي لا يَلتغتونَ إلى فهمهم للنُّصوصِ الشَّرعيةِ.

يَلتغتونَ إلى فهمهم للنُّصوصِ الشَّرعيةِ.

وَمِمًا يَدُلُّ عَلَى هذا الأصل عَددٌ مِنَ الأَدِلَّةِ؛ منها:

قولُهُ تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ اللهُ وَلُهُ عَالَىٰ وَنُصَّلِهِ عَلَيْ سَبِيلِ اللهُ وَلُهُ عَالَىٰ وَنُصَّلِهِ عَهَدَ مَا نَوَلَى وَنُصَّلِهِ عَهَدَ مَا نَوَلِهِ مَا نَوَلَى وَنُصَّلِهِ عَهَدَ مَا نَوَلِهِ مَا نَوَلَى وَنُصَّلِهِ عَهَدَ مَا نَوَلِهِ مَا نَوَلَى وَنُصَلِهِ عَهَدَ مَنْ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

ب. وقولُهُ تعالى: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَآ ءَامَنتُم بِهِ ۚ فَقَدِ ٱهۡتَدَواْ ۖ وَإِن نُوَلَّواْ فَإِنَّا هُمْ فِي صَالَحَ اللهُ عَلَيْهُ ﴾ [البقرة: ١٣٧].

وقولُهُ تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كُمَا ءَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُوٓاْ أَنُوْمِنُ كُمَا ءَامَنَ ٱلسُّفَهَاءُ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَاءُ وَلَنكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣].

قوله صَلَّلَهُ عَنَيْوَ فَيما رَواهُ العِرْباضُ بنُ ساريَة عنه صَلَّقَهُ : "فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ منكُمْ يَرَ اخْتِلاَفًا كَثيرًا، وإيَّاكُمْ ومُحْدَثاتِ الأُمورِ فَإِنَّها ضَلاَلَةٌ فَمَنْ أَدْرَكَ ذلك منكُمْ فَعليه بسُنتَي وسُنَّةِ الخُلفاءِ الرَّاشِدينَ المَهْديِّينَ، عَضُّوا عليها بالنَّواجِدِ». تقدم.

# فائدة

#### اِثْرَائِيةً بدعة إعادة فهم النص:

مِنَ الأَفكارِ المخالفةِ لهذا الأصل -أي فهم نصوص الكتابِ والسنة على فهم الصحابة يَطَيَّتُكُمُّ فِكرةٌ خطيرةٌ ظهرَتْ في هذا العصر، وهي ما تُسَمَّى ب(إعادةِ فَهْم النَّصَّ)!! وتَعْني هذهِ الفكرةُ عِندَ أُصحابِها أَنَّنا في هذا الوقتِ لسنا بحاجةٍ لفهم الصَّحابةِ يَعَلَّتُهَمَّهُ؛ وأَنَّ هذا الفهمَ كان لوقتٍ معين مَضي وانْقَضَى؛ وأَنَّ علينا أَنْ نفهمَ النُّصوصَ فَهْمًا آخرَ يَتناسبُ مَعَ الحياةِ المعاصرةِ: حياةِ التَّقدُّم والحضارةِ!!

وأصحابُ هَذهِ الفِكرةِ يُطلقُ عَليهم أَسماءٌ مختلفةٌ؛ مثل: (عَصرانيون، أو حداثيون، أو ليبراليون).

## وَلا رَيبَ أَنَّ هَذهِ الفِكرةَ مخالفةٌ لأُصولِ أَهلِ السُّنةِ في الاعتقادِ من وجوهٍ كثيرةٍ:

أَنَّها بدعةٌ مُنكرةٌ؛ لم تَكُنْ مَعروفةً عِندَ أهلِ الإسلام في القرونِ الثلاثةِ، التي شَهِدَ لها النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالًا بالخيريةِ؛ كما قالَ صَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيما رَواهُ عنه عِمْرانُ بنُ حُصَين رَ اللَّهُ عَنهُ: «خَيرُكُمْ قَرْني ثُمَّ الذينَ يَلونَهُمْ ثُمَّ الذينَ يَلونَهُمْ ثُمَّ الذينَ يَلونَهُمْ». أخرجَه البخاريُّ ومُسلمٌ.

أَنَّهَا مُخالفةٌ لما دَلَّ عليه الكتابُ والسُّنَّةُ الصَّحيحةُ من وُجوبِ التَّقيُّدِ بفهم الصَّحابةِ رَوَاللَّهُ عَدْ للنُّصوصِ الشَّرعيَّةِ، والحذرِ من كُلِّ ما يُخالفُ هذا الفهمَ، منْ بدع وضّلالاتٍ مُنكرةٍ.

أَنَّهَا تَدْخُلُ في بابِ تَحريفِ المعاني؛ ذلك بأَنَّ إعادةَ قراءةِ النَّصِّ تَعْني أَنْ يَفهمَ كُلُّ قارئ للنَّصِّ ما يَحْلو لَهُ أَنْ يَفهمَ منهُ من مَعْنَى، بلا ضابطٍ يَضبطُ هذا الفهمَ؛ وبالتَّالِي يكونُ للنَّصِّ الواحدِ معانٍ مُتعدِّدةٌ تُناقضُ المعنى الصَّحيحَ للنَّصِّ؛ وهذا هو: تَحريفُ المعْني بعينهِ؛ ذلك الذي وقَعَتْ فيه بَنو إسرائيلَ؛ كَما قال تعالى في شَأْنِهم: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهم مِّيثَنَقَهُمْ لَعَنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَّاضِعِهِ عَن مُوّاضِعِهِ عَلْ المائدة عَن مُوّاضِعِهِ عَن مُؤْمِن مُوّاضِعِهِ عَن مُوّاضِعِهِ عَنْ مُؤْمِن مُ

د.

أَنّها تَفتحُ بابَ الشّرِ والفسادِ؛ حيثُ تُصبحُ النّصوصُ الشّرعيةُ أُلعوبةً بَيدِ العابثين، يَفهمونَ منها ما يوافِقُ أهواءَهُمْ وأَمْزِجَتَهُمْ؛ وبالتّالي يَضيعُ الحقُّ والهُدى الذي أرادهُ اللهُ جَلّوبَلا من وراءِ هذه النّصوص، وهذا مُناقضٌ أَشَدَّ المُناقضةِ لحكمةِ اللهِ العظيمةِ في هِدايةِ النّاسِ، وإخراجِهم مِنَ الظّلماتِ إلى النّورِ؛ كما قال تعالى في شأنِ كتابهِ العزيزِ: ﴿ يَهَدِى بِهِ ٱللّهُ مَنِ الظّلماتِ الْيَاسَةُ وَيَهَدِيهِمْ إِلَى السّكيمِ مَن الظّلماتِ إلى النّورِ؛ كما قال تعالى في شأنِ كتابهِ العزيزِ: ﴿ يَهَدِى بِهِ ٱللّهُ مَنِ النَّارِ بِإِذْنِهِ وَيَهَدِيهِمْ إِلَى صَرَطِ وَيُعَدِيهِمْ إِلَى صَرَطِ مَن النَّالِي اللهُ مَن النَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهَدِيهِمْ إِلَى صَرَطِ مَنْ النَّالِ مِن النَّالِي اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَرَبُهُمْ مِن الظّلمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهَدِيهِمْ إِلَى صَرَطِ مَنْ النَّالِي اللهُ عَلَيْهِ إِلَى صَرَطِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ النَّورِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ إِلَيْهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلِي اللهُ ا

#### ومن أصول أهلِ السُّنَّةِ في إثباتِ مَسائلِ العقيدةِ:

الرُّجوعُ إلى لُغةِ العَربِ في فَهمِ المرادِ من نُصوصِ الكتابِ والسُّنَّةِ الصَّحيحةِ؛ إذا لم نَجِدْ بَيانًا لِهذهِ النُّصوصِ لِيعْضِها البَعضِ؛ فَإِنَّ القُرآنَ أُنزلَ بلسانٍ عَربيٌ مبينٍ؛ كَما قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرُّءَ نَا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ١]، وقال جَرْبَعُ: ﴿ وَكُلُالِكَ أَنزَلْنَهُ قُرُّءَ انَّا عَرَبِيًّا وَصَرَّفَنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَقُونَ أَوْ يُحَدِثُ لَهُمْ ذِكْرًا ﴾ [طه: ١١٣].

# ا الله الله الله

| ضَعْ عَلامةَ ( ٧) أَمامَ العبارةِ الصَّحيحةِ، وعلامةَ ( X) أَمامَ العبارةِ الخاطِئةِ في كُلِّ مِمَّا يَأْتي: |   |                                                                                           |          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| _(-                                                                                                          | ) | العَقيدةُ:هي الأمورُ الثَّابتةُ الجازمةُ التي يَشُكُّ فيها قَلْبُ الإنسانِ.               | 0        |
|                                                                                                              |   | العَقيدةُ الخاطِئةُ أو الفاسِدةُ: هي العَقيدةُ المخالفةُ للدَّليلِ الصَّحيحِ              | 0        |
| (                                                                                                            | ) | مِنَ الكتابِ والسُّنَّةِ الصَّحيحةِ.                                                      |          |
|                                                                                                              | ) | حُصولُ الشَّرِّ والفَّسادِ والفتنِ والقتلِ في العالمِ الإسلاميِّ بعامَّةٍ،                | G        |
| (                                                                                                            | ) | والعالم العربيِّ بخاصَّةٍ ؛ بِسببِ تَمَسُّكِ النَّاسِ بالعَقيدةِ الصَّحيحةِ.              |          |
|                                                                                                              |   | العَقيدةُ الصَّحيحةُ تُجيبُ عن أَسْئِلةِ البشرِ الكبرى:                                   | 8        |
| (                                                                                                            | ) | من أينَ جِئتُ؟ ولماذا خُلقتُ؟ وإلى أينَ أذهبُ بَعدَ الموتِ؟                               |          |
| (                                                                                                            | ) | لا يَضِحُّ أَخْذُ العَقيدةِ مِنَ السُّنَّةِ النبَويَّةِ؛ لأَنَّها مَصْدرٌ غَيرُ مُعْتبرٍ. | 0        |
| (                                                                                                            | ) | من صِفاتِ أَهْلِ البدعِ: الإيمانُ والتَّسليمُ والتَّعظيمُ لنصوصِ الوَحْيِ.                | 0        |
|                                                                                                              |   | الصُّوفيةُ يَعُدُّونَ أَقُوالَ مَشايِخِهم ومَناماتِهم مَصدرًا للتَّشريع ودَليلًا          | V        |
| (                                                                                                            | ) | من أَدِلَّةِ الدِّينِ.                                                                    |          |
|                                                                                                              |   | الفِكْرةُ التي تُنادي بِ (إعادةِ قِراءةِ النَّصِّ):فِكْرةٌ عَظيمةٌ موافِقةٌ لأُصولِ       | 1        |
| (                                                                                                            | ) | أَهْلِ السُّنَّةِ في الاعتقادِ.                                                           |          |
|                                                                                                              |   | الشَّيطانُ هو: السَّبَبُ الأَعْظَمُ من أسبابِ حَرْفِ النَّاسِ عَنِ                        | 9        |
| (                                                                                                            | ) | العَقيدةِ الصَّحيحةِ.                                                                     |          |
|                                                                                                              |   | مِنَ الأُمورِ المَمَّدوحةِ في الكِتابِ والسُّنَّةِ الصَّحيحةِ:                            | <b>(</b> |
| (                                                                                                            | ) | (الغُلُوُّ في الصَّالحينَ).                                                               |          |





#### سندرس في هذه الوحدة



#### أسباب الانحراف عن العقيدة الصحيحة، ووسائل الوقاية منها

#### أُوَّلًا: أَسْبِابُ الانحرافَ عَنَ العَقيدة الصَّحيحة؛

#### الجهل بالعقيدة الصحيحة ؛

Ĵ.

بسبب الإعراض عن تعلمها وتعليمها، أو قلة الاهتمام والعناية بها؛ حتى ينشأ جيلٌ لا يعرفُ تلك العقيدة، ولا يعرف ما يخالفها ويضادها؛ فيعتقد الحق باطلًا، والباطل حقًّا، كما قالَ عمرُ بن الخطاب رَحَالِسَاءَة: «إنما تُنقضُ عُرى الإسلام عروةً عروةً، إذا نشأ في الإسلام من لا يعرفُ الجاهلية».

### اتباع دعاة الشوءِ وأَنْمُةِ الضَّلالِ؛ يَدُلُّ على ذلكَ ما يأتي؛

- قولُهُ تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَنَهُمْ أَيِمَةً كِنْعُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيكَمَةِ لَا يُصَرُّونَ ﴾ [القصص: ٤١].
- ب. عن حُذَيفَة بنِ اليَمانِ مَعَنَقَهُ قال: قال رسولُ اللهِ صَالِقَهُ عَلَيْهُ وَمَنَّهُ : "يكونُ دُعاةٌ على أَبُوابِ جَهَنَّمَ، مَنْ أَجابَهُمْ إلَيها قَذَفوهُ فيها". قُلْتُ: يا رسولَ اللهِ، صِفْهُمْ لَنا. قال: «هُمْ قَومٌ من جِلْدَينا يَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِتَينا". أخرجه مسلم.
- عن ثُوبانَ رَخِيلِهُ عَنْهُ قال: قال رسولُ اللهِ صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى أُمَّتِي الأَثِمَّةَ الأَثِمَّةَ المُضِلِّينَ». أخرجه أحمد والترمذي، وصححه.

# فائدة إثرائية

#### دعاة سوء:

وَلا يَزِالُ دُعاةُ السُّوءِ وأَئِمَّةُ الضَّلالِ يَصُدُّونَ النَّاسَ عن صِراطِ اللهِ المستقيمِ، وعن دينهِ القويمِ في قِديم الزَّمانِ وحديثِهِ.

# ومن هَؤُلاءِ: ( السَّامِريُّ ):

السَّامريُّ هو: رَجلٌ من قَوم كانوا يَعْبدونَ البقرَ؛ جيران لِبني إسرائيلَ، وقيلَ كان منهُمْ في زَمْنِ نَبِيِّ اللهِ موسَى عَيْمِالسِّلمُ ؛ ولَمَّا ذَهَبَ موسَى عَيْمِالسِّلمُ لِلقاءِ رَبِّهِ عَلى جَبل الطُّورِ؛ صَنعَ لِبني إسرائيلَ عِجْلًا من ذَهْبٍ؛ وزَعَمَ أَنَّهُ إِلهُهُمْ وإلهُ موسَى عَيْمِالنَّكُمْ، وكانَ يَخْرِجُ منهُ صَوتٌ كَصوتِ البقرِ؛ يُقالُ له: (الخوارُ)؛ وذلك بسببِ الهواءِ الذي يَدْخُلُ فيهِ؛ وقد كان بَنْو إِسْرائيلَ حينَ يَرونَ ذلك يَرْقُصونَ حَولَهُ ويَفْرحونَ.

وهو الذي أَضلُّ قَومَ موسى عَيْمِالسَّلَمْ عن عِبادةِ اللهِ عَنْمَلًا؛ وزَيَّنَ لَهُمْ عِبادةَ العجلِ من دونهِ جَلَّوْعَلا؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى فِي شَأَنهِ: ﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدَّ فَتَنَّا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلُّهُمُ ٱلتَّامِرِيُّ ﴾ [طه: ٨٥].



# وَمنهُمْ: (عَمْرو بنُ عامِرِ الخُزاعيُّ):

فعن عائشةَ رَضَالِكَ عَنْ قالت: قال رسولُ اللهِ صَالِلَهُ عَنْ اللهِ عَالَمُ عَنْ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ ال بَعْضًا، ورَأَيتُ عَمْرًا يَجُرُّ قُصْبَهُ -أي: أمعاءَه-، وهو أَوَّلُ مَنْ سَيَّبَ السُّوائِبَ» أخرجه البخاري ومسلم.

و (سَيَّبَ السوائب): أي أنَّهُ تَرَكَ النَّاقةَ تَذْهبُ كما تَشاءُ؛ بحيث لا تُرْكَبُ؛ ولا تُصَدُّ عن ماءٍ، أو مَرْعًى؛ نَذْرًا يَفْعَلُهُ تَقَرُّبًا لآلهتِهِمْ.

فرآه النبيُّ صَالِقَاتُكِ وَسَلَّمَ يَجُرُّ أَمْعاءَهُ في النَّارِ؛ لِأَنَّهُ أَوَّلُ مَنْ غَيَّرَ دينَ إسماعيلَ؛ فَنَصَبَ الأَوثانَ، ولأنه سيَّبَ السوائبَ.





# وفي العصر الحديث: غلاة الروافض

# وقد خالفوا أُصولَ أَهْلِ السُّنَّةِ في أُمورٍ كَثيرةٍ؛ منها (١):

ردُّهم للأَحاديثِ النبَويَّةِ الصَّحيحةِ، وإنْكارُهُم لَها بالهَوى والمزاج وليس بالقواعدِ الحديثيةِ التي عليها أَئِمَّةُ الحديثِ؛ ومن ذلك إنْكارُهُم للأحاديثِ الصَّحيحةِ التي جاءتْ بَيانًا مِنَ النبيِّ صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِبعض الغَيبيَّاتِ من أَشْراطِ السَّاعةِ وعَلاماتِها، التي تكونُ في آخرِ الزَّمانِ؛ كما هو الواقِعُ في (الدَّجَّالِ)، و(نُزولِ عيسى) عَلَيْهِ السَّكَمْ، و(المهديِّ) رَحْقَاللَّهُ عَنهُ.



المَهْدِيُّ وَوَلِلْمُهُدِيُّ وَالْمُهُدِيُّ اللهِ العَلَوِيُّ الفاطِمِيُّ الْحَسنيُّ وَوَلِلْهُ عَنهُ ، يُصْلِحهُ اللهُ في لَيلةٍ؛ أَي يَتوبُ عليه، وَيوَفِّقُه، ويُفَهِّمُهُ، وَيُرشِدُهُ بَعْدَ أَنْ لم يَكُنْ كَذَلْكَ، ويُؤَيِّدُهُ بناسِ مَنْ أَهِلِ المشْرِقِ يَنْصُرُونَهُ، وَيُقيمونَ سُلطانَه، وهو الممدوحُ الموعودُ بوجودِه في آخرِ الزَّمانِ، ويُبايعُ لَهُ عِندَ البيتِ الحَرام؛ ويَصيرُ خَليفةَ المسلمينَ.



وليس المقصود من هذا المهدى ما يزعمه الرافضة: أنَّه موجود الآن، وينتظرون خروجه من سرداب سامُراء؛ إذ ذاك نوعٌ من الهذيان، وهَوسٌ شديدٌ من الشَّيطان؛ حيث لا دليل عليه من كتاب ولا سنَّة ولا معقول صحيح.



طَعْنُهُم في الصَّحابةِ رَحَالَتُهُ مَعْ وبخاصَّةٍ في الصَّحابيِّ الجليلِ: مُعاوية بنِ أبي سُفيانَ رَحَالِتُهَاهُ ؟ ا حيث يَقولون فيه: (إنَّهُ بدايةٌ كارتَّتِنا)!!



الغُلوُّ في تَعظيم العقل، ورَفْعُهُ فَوقِ منزلتهِ اللائقةِ بهِ؛ بحيثُ يكونُ حَكَمًا على نُصوصِ الكِتابِ وصَحيح الشُّنَّةِ، ومُقَدَّمًا عليها.

<sup>(</sup>١) سيأتي مزيد بسط في هذا الموضوع على وجه الاستقلال.

# ومن أَسْباب الانحرافِ عَن العَقيدةِ الصَّحيحةِ:

### اتباغ الهوي؛

وهو اتِّباعُ ما تُحِبُّهُ النَّفسُ وتَشْتَهيهِ، مِمَّا قد يكونُ نافعًا لها، أو ضارًّا بها؛ والمقصودُ هنا ما كان ضارًا بها؛ مُخْرجًا لَها عن دائرةِ الحقِّ.

#### والأدلة عَلى ذلك؛

قولُهُ تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُمُ هَوَنهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ، وَقَلْبِهِ، وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ عِشْنَوةً فَمَن يَهديهِ مِن بَعْدِ اللَّهِ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٣].

ب. ﴿ قُولُهُ جَلَيْعَلا: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَشِّعُونَ أَهْوَا مَهُمْ وَمَنَّ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هُوَيْكُ بِغَيْرِ هُدِّى مِّنَ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [القصص: ٥٠].

# الغُلوُّ في الصَّالحين:

وهو الزِّيادةُ في مَدْحِهم، ورَفْعُهُمْ فَوقَ مَكَانتِهِم؛ بأَنْ يُجعلَ لَهم شَيءٌ مِنَ العبادةِ؛ وذلك بالتقرب إلى أضرحتهم بالذبائح والنذور والقرابين، والدعاء والاستغاثة وطلب المدد، كما حصل من قوم نوح مع صالحيهم، حين قالوا: ﴿ لَا نَذَرُنَّ عَالِهَ كُرُ



وَلَا نُذَرُنَّ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُونَ وَنَسَّرًا ﴾ [نوح: ٢٣]، وكما هو الحاصلُ من عبَّاد القُبور اليومَ في كثير من الأمصار.

#### ومما يدل على تحريم ذلك؛

- أ. قولُهُ تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَـ قُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْكَتَّ ﴾ [النساء: ١٧١].
- ب. قولُهُ صَلَّتَهُ عَنَيْ وَسَلَمُ : «يا أَيُّها النَّاسُ، إِيَّاكُمْ والغُلوَّ في الدِّينِ؛ فَإِنَّهُ أَهْلَكَ مَنْ كان قَبْلَكُمْ النَّلُو في الدِّينِ». أخرجه أحمد والنسائي، وصححه الألباني.

# التُّقليدُ الأَّعْمَى

وهو مُتابعةُ الآباءِ والعلماءِ والسَّادةِ والكُبراءِ، والطَّاعةُ العمياءُ لَهُمْ من غَيرِ دَليلٍ ولا بُرهانٍ؛ وقد جاءَ هذا في أَدِلَّةٍ كَثيرةٍ؛ منها:

- أ. قولُهُ تعالى: ﴿ بَلْ قَالُوا ۚ إِنَّا وَجَدْنَا عَابَآهَ نَا عَلَيْ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَيْ ءَاتَزِهِم مُهَمَّدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٢].
- ب. قولُهُ تعالى: ﴿ وَقَالُواْ رَبُّنَآ إِنَّاۤ أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبْرَآءَنَا فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلَا ﴾ [الأحزاب: ٢٧].
  - قُولُهُ تعالى: ﴿ النَّفِ أَتَّفَ دُوٓا أَحْبَ ارَهُمْ وَرُهُبَ نَهُمْ أَرْبَ ابًا مِن دُونِ اللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ ابْنَ مَوْيَحَ ﴾ [التوبة: ٣١].

والمعْنَى: أَنَّهُمْ اتَّبَعوهُمْ في تَحْليلِ ما حَرَّمَ اللهُ وتَحريمِ ما أَحَلَّ بلا خُجَّةٍ ولا بُرهانٍ.

#### التقليد الأعمى في العصر الحديث؛

وفي عَصْرِنا الحديثِ: نَجِدُ مثالينِ بارزينِ لِهذا التَّقليدِ الأَعْمَى وتِلكَ الطَّاعةِ العَمْياءِ:

طائفةُ (الصَّوفية). طائفةُ (الرَّافضة).

اللَّتَينِ وقَعَتا في التَّقليدِ الأَعْمَى لِمشايخ الضَّلالِ وأَبِّمَّةِ السُّوعِ بغيرِ بَصيرةٍ أو بُرهانٍ. وجَعَلوا الطَّاعةَ لَهُمْ طاعةً مُطْلقةً عَمياءَ؛ فأحدُهم مَعْ شَيخهِ كالمَيِّتِ بينَ يَدَي مُغَسِّلِهِ، يُقَلِّبُهُ

ومن أسباب الانحرافِ عن العَقيدةِ الصَّحيحةِ:

اتِّباعُ سُبُل الضَّلال؛

### و ممَّا يَدُلُ على ذلك؛

قولُهُ تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلْذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأُتَّبِعُوهُ ۚ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سييله على [الأنعام: ١٥٣].

الغَفْلَةُ عَنْ تَدَبِّر آيات اللهِ الشَّرعيةُ والكونية

وقد دَلُّ على هذا أُدلُّهُ؛ مِنها؛

- قولُهُ تعالى: ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمَّ Ĵ. وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْغَرْفِلُونَ ﴾ [النحل: ١٠٨].
- ب. \ قولُهُ جَلْوَعَلا: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّءَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسِ ۚ لَهُمْ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُّ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانُ لَا يَسْمَعُونَ بِهَأَ أُوْلَتِكَ كَٱلْأَنْعَدِ بَلْ هُمْ أَصَلُ أُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْغَنْفِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩].
- ولهُ عَنْهَا: ﴿وَكَأَيْنِ مِنْ ءَايَةٍ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٥].

وهو الذي يَدْعو صاحِبَهُ إلى رَدِّ الحقِّ، وعَدَمِ قَبولِهِ مِمَّنْ جاءَ بهِ؛ بسببِ احتَقارِهِ؛ كما قال النَّبيُّ صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ بَطُرُ الحَقِّ، وغَمْطُ النَّاسِ». أَخْرَجَهُ مُسلمٌ.

(وَ بَطَرُ الحَقِّ): التَّكَبُّرُ عَلى الحقِّ فلا يَقْبَلُهُ.

(وَغَمْطُ النَّاسِ): احْتِقارُهُمْ والاسْتِهانَةُ بِهِمْ.

وإنَّ هذا السَّبَ الخَطيرَ لَهو الذي أَمالَ رَأْسَ الشَّرِّ ومَنْبَعَهُ وأَساسَهُ: (إِبْليسَ) عَنِ الحقِّ المبينِ؛ كَما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَّيْكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَىٰ وَأَسْتَكُبَرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَغِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤].

وقد كان أيضًا هو السَّببَ الرئيسَ في مَيلِ غَيرهِ من الأُمَمِ الكافرةِ عَنِ اتباعِ الصِّراطِ المستقيمِ، الذي جاءَتْ بهِ رُسلُ اللهِ الكِرامُ صَلواتُ اللهِ وسَلامُهُ عليهم؛ إذْ قال تعالى في بيانِ هَذهِ الحقيقةِ: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَارُونَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ بِعَاينِينَا فَالسَّتَكُبُرُوا وَكَانُوا وَقَالَ عَلَيْهِم عَلَيْهِم عُوسَىٰ وَهَالُوا عَلَيْهِم عَلَيْهِهِم عَلَيْهِم ع

#### والأَدلُهُ على ذلكَ مِنَ الكتابِ وصحيح السُّنَّة كثيرةً؛ مِنها ما يأتي:

- قال تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا أَغُورِيْنَنِي لَأُزَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأُغُويِنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾
- قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلثَّيْطَانَ لَكُو عَدُوٌّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ۚ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْيَهُ لِيكُونُواْ مِنْ أَصْعَاب ٱلسَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٦].
- قال تعالى: ﴿ قَالَ فَبِمَا أَغُويْتَنِي لَأَفْعُدُذَ لَكُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ اللَّهُ مُمَّ لَاتِينَهُم مِّنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن شَمَّالِهِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَنكِرِين ﴾
- لَ قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَنُ لَمَّا قُضِيَ ٱلْأَمْرُ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ ٱلْحَقَّ وَوَعَدَتُكُو فَأَخْلَفْتُ كُمُّ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُم مِن سُلْطَانِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُم فَٱسْتَجَبْتُمْ لِي ﴾ [إبراهيم: ٢٢].
- هـ. \ عن عياض بن حِمارٍ المُجاشِعيِّ يَخْلَلْهُ عَنْهُ أَنَّ رسولَ اللهِ صَالِللْمُعَلَيْهِ وَمَالِ ذاتَ يَوْم في خُطْبَتِهِ: «أَلاَ إِنَّ رَبِّي أَمَرَني أَنْ أُعَلِّمَكُمْ ما جَهِلْتُمْ مِمَّا عَلَّمَني يَومي هذا، كُلَّ مالٍ نَحَلْتُهُ عبدًا حَلاَلٌ، وإنِّي خَلَقْتْ عِبادِي حُنَفاءَ كُلَّهُمْ، وإنَّهُمْ أَتَتْهُمُ الشَّياطينُ فاجْتالَتْهُمْ عن دينِهِمْ، وحَرَّمَتْ عليهم ما أَحْلَلْتُ لَهُمْ، وأَمَرَتْهُمْ أَنْ يُشْرِكوا بي ما لم أُنْزِلْ بهِ سُلْطانًا». تقدّم.
- عن عبدِ الله بنَ مَسعودٍ رَخِيلَهُ عَنْهُ قال: خَطَّ رسولُ الله صَالِلَهُ عَنَدَوَ مَخَطًّا بِيَدِهِ، ثُمَّ قال: «هذا سَبِيلُ الله مُسْتَقيمًا»، قال: ثُمَّ خَطَّ عن يَمينِهِ وشِمالِهِ، ثُمَّ قال: «هذه السُّبُلُ وليس منها سَبِيلٌ إِلَّا عليه شَيطانٌ يَدْعو إليهِ»، ثُمَّ قَرَأً ﴿وَأَنَّ هَلْذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا ٱلسُّبُلَ ﴾ أخرجه أحمد، وحسنه الأرناؤوط.

į.

### فأسباب الانحراف عن العقيدة الصحيحة



#### ثَانِيًا؛ وسائلُ الوقاية مِن الانجرافُ عِنُ العقيدةِ الصحيحةِ؛

اتِّباعُ الصِّراطِ المستقيمِ القائمِ على منهاجِ النُّبوَّةِ، وهو ما كان عليه النبيُّ صَاللَةَ عَيْمَةَ وأصحابه تَعَلِيُّهُ عَلَى وَالْحَذِرُ مِمَّا يُضادُّهُ مِن سُبُلِ البِدع و الضَّلالِ، والأَدِلَّةُ على ذلك كثيرةُ؛ منها:

- قولُهُ تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهٌ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣].
- ب. ﴿ قُولُه عَنْمَةُ: ﴿ ٱتَّبِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَّيِّكُوْ وَلَا تَنَّبِعُواْ مِن دُونِهِ ۚ ٱوْلِيَأَةً قَلِيلًا مَّا تَذَكُّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣].
- قوله صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَمَالَةً: ﴿ فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مَنكُمْ يَرَ اخْتِلافًا كَثيرًا، وإيَّاكُمْ ومُحْدَثاتِ الأُمورِ؛ فَإِنَّهَا ضَلالَةٌ؛ فَمَنْ أَدْرَكَ ذلك منكُمْ فَعليه بسُنَّتى وسُنَّةِ الخُلَفاءِ الرَّاشِدينَ المَهْديِّينَ، عَضُّوا عليها بالنَّواجِذِ». تقدم.

# الحَذرُ من دُعاةِ السُّوءِ وأَئِمَّةِ الضَّلالِ، والبُعْدُ عنهم، يدل لذلك الآتي:

عن عائشة وَ وَاللَّهُ عَالَت: تَلا رسولُ الله صَاللة عَلَيْهَ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكَ عَلَيْكَ ٱلْكِنَابَ مِنْهُ ءَايَكُ مُحَكَمَنَ مُنَ أُمُّ ٱلْكِنْكِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَكُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَلَبَّعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ٱبْيَعَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلَةً - وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ - إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِنْ عِندِ رَبَناً وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴾. قالت: قال رسولُ اللهِ صَلَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِمَةُ : «فَإِذَا رَأَيتِ الذينَ يَتَبعونَ ما تَشَابَهَ منه فأولَئِكِ الذينَ سَمَّى اللهُ فاحْذَروهُمْ» متفق عليه.

 عن أبي هُريرة وَعَلَيْهُ عَنهُ قال: قال رسولُ اللهِ صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهُ عَنْ كَذَّابِونَ يَأْتُونَكُمْ مِنَ الأَحاديثِ بما لم تَسْمَعوا أَنْتُمْ ولاَ آباؤُكُمْ، فَإِيَّاكُمْ وإيَّاهُمْ لا يُضِلُّونَكُمْ ولا يَفْتِنونَكُمْ». أَخْرِجَه مسلمٌ.

وفي حديثِ الدَّجالِ، وهو من أَخْطَرِ دُعاةِ السُّوءِ وأَشَدِّ أَئِمَّةِ الضَّلالِ، ما يَدُلُّ على هذا الأصل العَظيم؛ ألا وهو: البعد عن أئمة السوء والضلال، فعن عِمْرانَ بنِ حُصَينِ رَهُوَ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهِ صَالِمُ اللهِ صَالِمُ اللهِ صَالِمُ اللَّهِ صَالِمُ اللَّهُ عَنْهُ اللهِ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَأْتِيهِ وهو يَحْسِبُ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ، فَيَتَّبِعْهُ مِمَّا يُبْعَثُ بِهِ مِنَ الشُّبْهاتِ أو لِما يُبْعَثُ بِهِ مِنَ الشُّبُهاتِ» رواه أبو داود، وصححه الألباني.

ومعنى: (فَلْيَنْأَ عنهُ)؛ أي: فَلْيَبتَعِدْ عنه، ولا يَقْتَرب منه.

اللُّهُ العِلْم والتَّفَقُّهُ في الدِّينِ على يَدِ الثِّقاتِ الرَّاسخينَ من أَهْلِ العِلْم؛ المُتَّبِعينَ لِمنهاج النُّبوَّةِ؛ لما يأتي:

فولُهُ تعالى: ﴿ فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

ب. ﴿ قُولُهُ عَرْجَتُلُ: ﴿ فَسَتَكُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ١٠ بِٱلْبَيْنَتِ وَٱلزُّبُرِ ﴾ [النحل: ٤٣-٤٤]. (بالبَيِّناتِ والزُّبُرِ) أي: بالدَّلائلِ والحُجج.

ُ قوله صَالِللَهُ عَلَيْهِ وَسِيلًا فيما رَواهُ عنه مُعاويةُ بنُ أبي سفيانَ رَضَالِلَهُ عَنهُ: «مَنْ يُرِدْ اللهُ بهِ خَيرًا يُفَقِّهُ فِي الدِّينِ». متفق عليه.



# الامتناعُ عَنِ الغُلوِّ في الدِّينِ والحَذرُ منهُ؛ يدل لذلك ما يأتي:

- الله قُولُهُ تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغَلُّواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَــُقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا Î. ٱلْحَقُّ ﴾ [النساء: ١٧١].
- ب. \ قوله عَنْمَا: ﴿ قُلْ يَكَأَهُلَ ٱلْكِتَكِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ﴾ [المائدة: ٧٧].
- لَّ قُولُهُ صَلَّلَتُمَتَيْءُ وَمَا أَيُّهَا النَّاسُ إِيَّاكُمْ والغُلُوَّ فِي الدِّينِ؛ فَإِنَّهُ أَهْلَكَ مَنْ كان قَبْلَكُمْ الغُلُوُّ ج. في الدِّينِ» تقدم.
- الاستجابةُ لأَمْر اللهِ عَيْجَلِّ باتِّخاذِ الشَّيطانِ عَدوًّا؛ وذلك بجهادهِ بتحقيق العُبوديَّةِ لله جَلْوَلا، مِنَ الاستعاذةِ بهِ والتَّوَكُّل عليه، وإخلاصِ الدِّينِ لَهُ بفعلِ أُوامرهِ واجتنابِ نواهيهِ؛ وَالنصوص في هذا المَعْنَى كَثيرةً ؟ منها:
- قولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُو عَدُوًّ فَأَتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ۚ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْبَهُ. لِيَكُونُواْ مِنْ Ĵ. أُصْحَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٦].
- لَ قُولُهُ عَرْجَةً: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ شُلْطُنَنُّ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾
- لْ قُولُهُ سبحانه في شَأْنِ الشَّيطانِ الرَّجيم: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطَنُّ عَلَى ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ ج. وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوكَ اللَّهِ النحل: ٩٩].
- لْ قُولُهُ تعالى حِكايةً عن إبليسَ: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ نِكَ لَأُغُوبِنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ أَلَا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [ص: ٨٢-٨٣].

﴿ قُولُهُ جَلَوْمَلا: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزْعُ ۖ فَٱسْتَعِدْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ. هُوَ ٱلسَّعِيعُ ٱلْعَلِيثُ ﴾ [فصلت: ٣٦].

ولُهُ صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «يَأْتِي الشَّيطانُ أَحَدَكُمْ فيقولُ مَنْ خَلَقَ كَذا مَنْ خَلَقَ كَذا حَتَّى يَقولَ ( مَنْ خَلَقَ رَبَّكَ، فَإِذَا بَلَغَهُ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ وِلْيَنْتَهِ». متفق عليه.

عدمُ اتِّباع الهَوى والظَّنِّ والتَّقليدِ الأَعْمَى للآباءِ والعُلماءِ والسَّادةِ والكُّبراءِ، والحَذَرُ من ذلك غايةَ الحَذَرِ؛ والاعتمادُ عَلى الدَّليلِ والحُجةِ والبِّيِّنةِ والبرهانِ؛ ويدل لذلك:

قُولَهُ تعالى: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَّبِعْهَا وَلَا لُتَّبِعْ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الجاثية: ١٨].

ب. \ قولُهُ تعالى: ﴿ يَنْدَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَّكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلُّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَكِيدًا بِمَا نَسُواْ يَوْمُ ٱلْحِسَابِ ﴾ [ص: ٢٦].

 قوله عَنْهَا: ﴿ وَمَا يَنْبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلَّا ظَنَّا إِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْئًا إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يونس: ٣٦].

- قُولُهُ سَبِحَانُهُ: ﴿ وَمَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّيُّ شَيِّعًا ﴾ [النجم: ٢٨].
- ه. ) قولُهُ سبحانه: ﴿ أَفَهَن كَانَ عَلَىٰ بَيْنَةِ مِن رَّبِهِ عَكَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّهُ عَمَلِهِ وَأَلْبَعُوا أَهْوَاءَهُ ﴾ [محمد: ١٤].
  - و له صَلَاتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ: "إِيَّاكُمْ والظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذُبُ الحديثِ". متفق عليه.



- بشكل مجمل بيّن الآتي:
- أ. أَسْبابَ الانْحرافِ عَن العَقيدةِ الصَّحيحةِ.
  - ب. مَصادِرَ العَقيدةِ الصَّحيحةِ.
- ج. وسائلَ الوقايةِ من الانْحرافِ عَنِ العَقيدةِ الصَّحيحةِ.
- من واقع قراءات خارجية، اكتب كلمة موجزة عما يأتي:
  - الغلو في الدين.
  - البدعة وخطرها على الدين، وعلى الفرد والمجتمع.
    - التقليد الأعمى.



#### سندرس في هذه الوحدة



# تَعْرِيفُ التَّوْحِيدِ، وَمَنْزَلَتُهُ

تغريف الثوحيد

#### التوحيد لغةً:

مصدر وحد يوحِّد توحيدًا، أي: جَعَلَ الشيءَ واحدًا.

#### واصطلاحًا:

إفرادُ اللهِ سبحانه بما يختصُّ به من الألوهيةِ والربوبيةِ والأسماءِ والصفاتِ.

فالتوحيد في أصل اللغة والشريعة بمعنى الإفراد، أي: إفراده سبحانه بهذه الخصائص التي تفرّد بها، فلا يشاركه فيها أحد، مهما عَلَتْ منزلته، سواء كان مَلَكا مُقَرَّبا، أو نبيا مرسلا أو رجلًا صالحًا.

وليعلم أن التوحيد لا يقوم حتى يجتمع فيه أمور ثلاثة: الإقرار به في القلب، النطق به باللسان، العمل به بالجوارح.

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في كتابه كشف الشبهات: «لا خلاف أن التوحيد لا بد أن يكون بالقلب واللسان والعمل، فإن اختلَّ شيءٌ من هذا لم يكن الرجل مسلمًا».

#### وجود كلمة التوحيد في نصوص الكتاب والسنة:

يزعم أهل البدع أن كلمة التوحيد ليس لها أصل في كتاب الله، ولا سنة رسول الله، وهذا باطل من القول، بل إن نصوص الكتاب والسنة مليئة بها:

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبُّكَ فِي ٱلْقُرِّءَانِ وَحُدَهُ، وَلَّوْا عَلَىٰ أَدْبُرُهُمْ نُفُورا ﴾ [الإسراء: ٤٦].

وقال تعالى: ﴿ ذَالِكُم مِأْنَكُ مِ إِنَّا دُعِيَ ٱللَّهُ وَحْدَهُ وَكُنَّ مِنْ أَنَّاكُ بِهِ عَنْ مُؤْمِنُوا ﴾ [غافر: ١٢].

وقال تعالى: ﴿ وَبَدَا بِينَنَاوَ بِيَنَكُمُ ٱلْعَدُوةُ وَٱلْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَّى تُوْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحْدَهُ وَ الممتحنة: ٤].

وقال تعالى: ﴿ وَإِلَّهُ كُمْ إِلَّهُ وَحِدٌ ﴾ [البقرة: ١٦٣]، وغير ذلك كثير.

#### ومن السنة:

- أخرج مسلم في حجة الوداع من حديث جابر رَوَاللَّهُ عَنهُ: «حتى إذا كان بالبيداء أهلُّ بالتوحيد».
- وفي الصحيحين قال صَّالَتُنْ عَلَيْهِ لَمعاذ رَهَ الله عَنْهُ لَما أرسله إلى اليمن: «فليكنْ أوَّلَ ما تدعوهم إلى أن يوحِّدوا الله تعالى » وهذا لفظ البخاري.
- وقال صَلِسَتَعَيْدِينَالَمَ: «من وحَّد الله وكفر بما يُعبد من دونِهِ، حَرُّم ماللهُ ودمُّهُ، وحسابُهُ على اللهِ» رواه مسلم.
- وقال صَرَّاتِنْ عَلَيْهِ وَإِقَامَةِ الْإِسلامُ على خمسةٍ: على أن يوحَّد الله وإقامةِ الصلاةِ... » الحديث رواه الشيخان، واللفظ لمسلم.

## منزلة التوحيد وأثره على الفرد

قال ابنُ أَبِي العِزِّ الحَنَفَيُّ وَحَمَالِلَهُ تعالى: «اعلمْ أَنَّ التَّوحيدَ أَوَّلُ دَعْوَةِ الرُّسُلِ، وأَوَّلُ مَنازِلِ الطَّريقِ، وأَوَّلُ مَقامٍ يَقومُ فيه السَّالِكُ إلى اللهِ عَرَّجَلَا، قال تعالى: ﴿ وَلَقَد بَعَثْنا فِي كُلِّ أُمَّةٍ الطَّريقِ، وأَوَّلُ مَقامٍ يَقومُ فيه السَّالِكُ إلى اللهِ عَرَّجَلَا، قال تعالى: ﴿ وَلَقَد بَعَثْنا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ واجْتَنِوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]. ولِهذا كان أَوَّلُ واجِبٍ يَجِبُ على المُكَلَّفِ شَهادَةُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ.. فالتَّوحيدُ أَوَّلُ ما يَدْخُلُ بِهِ فِي الإسْلاَمِ، وآخِرُ ما يَخْرُجُ المُكَلَّفِ مِنَ الدُّنْياَ، كما قال النبيُّ صَلَّلَهُ عَلَيْهِ مَنَ كان آخِرُ كَلاَمِهِ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ دَخَلَ الجَنَّةَ ».أ.هـ.

# وتَظْهَرُ مَنْزِلَةُ النُّوحِيدِ الكُبْرِي مِن خِلالِ الآتي؛

أَنَّهُ الغايةُ مِنَ الخلْق؛ كَما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَفْتُ ٱلِجُنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذَّاريات: ٥٦] أي: ليوَحِّدون.

أَنَّهُ دعوةُ الرُّسلِ جَميعًا عَنَهِمَالتَكَمْ وأولها؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلَنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِى إِلَيْهِ أَنَّهُ، لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾ [الانبياء: ٢٥].

أن الأعمال لا تقبل إلا به، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن الْعَلَى وَإِلَى ٱللَّهِ فَأَعَيْدُ وَلَتَكُوفَنَّ مِنَ ٱلْخَنْسِرِينَ ﴿ فَي يَلِ ٱللَّهَ فَأَعَيْدُ وَلَتَكُوفَنَّ مِنَ ٱلْخَنْسِرِينَ ﴿ فَي يَلِ ٱللَّهَ فَأَعَيْدُ وَلَتَكُوفَنَّ مِنَ ٱلْخَنْسِرِينَ ﴿ قَلْ اللَّهَ فَأَعَيْدُ اللَّهُ وَلَيْكُوفَنَ مِنَ ٱلْخَنْسِرِينَ ﴿ قَلْ اللَّهُ فَأَعَيْدُ اللهِ وَ ١٦٠،٦٥].

أَنَّهُ أَوَّلُ واجِب عَلى المُكَلَّفِ يَنْبُغي أَنْ يَتَعَلَّمَهُ؛ كما قال تعالى: ﴿ فَأَعْلَرُ أَنَّهُ لَآ إِلَّهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

> وَهِي آخِرُ كَلِمةٍ يَنْبَغِي أَنْ يَقُولُها قَبْلَ أَنْ يُفارِقَ الحَياةَ؛ فعن مُعاذِبن جَبَل وَ الْ الله عَال الله عال الله عال الله عالما الله عالم الله عالما الله عالم عالم على الما ع قال رسولُ اللهِ صَلَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَمَلْ كَان آخِرُ كَلامِهِ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ دَخَلَ الجَنَّة » أَخْرَجَهُ أبو داود، وصححه الألباني.

> أَنَّهُ حَتُّى اللهِ على العباد؛ عن معاذ بن جَبَل رَحَلَتُهُمَّنَهُ قال: بَينا أَنا رَديفُ النبيِّ كَاللَّهُ عَلَيْهُمَّاتُهُ ليس بَيني وبَينَهُ إلَّا آخِرَةُ الرَّحْل، فقال: «يا مُعاذُّ بنَ جَبَلِ» قُلْتُ: لَبَّيكَ رسولَ اللهِ وسَعْدَيكَ، ثُمَّ سارَ ساعَةً ثُمَّ قال: «يا مُعاذُ» قُلْتُ: لَبَّيكَ رسولَ اللهِ وسَعْدَيكَ، ثُمَّ سارَ ساعَةً ثُمَّ قال: «يا مُعاذُ» قُلْتُ: لَبِّيكَ رسولَ اللهِ وسَعْدَيكَ، قال: «هَلْ تَدْرى ما حَتُّى الله على عِبادِهِ؟» قُلْتُ: الله ورسولُهُ أَعْلَمُ، قال: «حَتُّى الله على عِبادِهِ أَنْ يَعْبُدُوهُ، ولا يشركوا بهِ شَيئًا» الحديث؛ متفق عليه.

أنه سبب التمكين والاستخلاف والأمان في الأرض، قال تعالى: ﴿ وَعَلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ النَّوْلِ مِنْ أَوْ وَعَيِلُوا الصَّلِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِيثَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْسَكِنَنَّ لَمُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِعِبِ ٱلْتَعَنِّىٰ لَمُمْ وَلَيُمَدِّلَنَّهُمْ مِنَا بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَا ۚ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِى شَيْئًا ۚ وَمَن كَفَرَ يَعْدُ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْفَلْسِفُونَ ﴾ [النور: ٥٥].

0



# أنه سبب الأمن في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَتِهِكَ لَمُنُمُ ٱلأَمْنُ وَهُم ثُهْتَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٦].

أنه سببُ مغفرةِ الذنوبِ، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنَ يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ فَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ١١٦]، فالشرك بالله مانعٌ من مغفرة الذنوب.

#### ج فائدة حديث البطاقة: اثرائية

روى الترمذي وحسنه عن عبد الله بن عمرو بن العاص عَلَيْهَ عَن عاليه تِسْعَة وتِسْعِينَ الله سَيْخَلَصُ رَجُلا من أُمَّتي على رُءوسِ الخَلائِق يَومَ القيامَةِ فَيَنْشُرُ عليه تِسْعَة وتِسْعِينَ سِجِلَا كُلُّ سِجِلًّ مِثْلُ مَدَّ البَصَرِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَتُنكِرُ من هذا شَيتًا؟ أَظَلَمَكَ كَتَبَتي الحافظون؟ سِجِلًا كُلُّ سِجِلً مِثْلُ مَدَّ البَصَرِ، ثُمَّ يَقُولُ: اثْنُكِرُ من هذا شَيتًا؟ أَظَلَمَكَ كَتَبَتي الحافظون؟ فيقولُ: لا يا رَبّ، فيقولُ: بَلَى إنَ لَكَ عِنْدَنا حَسَنَة، فيقولُ: لا يا رَبّ، فيقولُ: بَلَى إنَّ لَكَ عِنْدَنا حَسَنَة، فإنَّهُ لا ظُلْم عَلَيكَ اليوم، فَتَخْرُجُ بطاقَةٌ فيها: أَشْهَدُ أَنْ لا إلَه إلاّ الله وأشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عبده ورسولُه، فيقولُ: احْضُرْ وزْنَكَ، فيقولُ: يا رَبّ ما هذه البِطاقَةُ في كُفَّةٍ، فَطاشَتِ السِّجِلَاتِ، فقال: إنَّكَ لا تُظلَمْ، قال: "فَتُوضَعْ السِّجِلَاتُ في كَفَّةٍ والبِطاقَةُ في كُفَّةٍ، فَطاشَتِ السِّجِلَاتُ في كُفَّةٍ، فَطاشَتِ السِّجِلَاتُ في كُفَّةٍ، فَطاشَتِ السِّجِلَاتُ في كُفَّةٍ، فَطاشَتِ السِّجِلَاتُ

قال شيخ الإسلام على حديث البطاقة: «فهذا لِما اقترن بهذه الكلمةِ من الصدقِ والإخلاصِ والصفاءِ وحسنِ النيةِ؛ إذ الكلماتُ والعباداتُ -وإن اشتركت في الصورة الظاهرة - فإنها تتفاوت بحسب أحوالِ القلوب تفاوتًا عظيمًا» ا هـ.

أَنَّهُ مِلَّةً أَبِينًا إبراهيم عَيْمَاتَتَكَاهُوَالنَّلَا، الَّتِي أَمَرَ اللهُ عَلَيْمَلًا نَبِيَّهُ مُحَمَّدًا صَالِتَفَتَدَعَوْمَذُ باتَّباعِها؛ كما قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أُوْجَيْنَآ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّهُ إِبْرَهِبِءَ حَنِيفًآ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٣٣].

كما أَنَّهُ دَعْوَتُهُ عَيْمِالسَّلَامُ ؛ حيثُ قال تعالى حِكايةً عنهُ: ﴿ وَ إِذْ قَالَ إِبْرُهِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَٰذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنًا وَآجْنُبْنِي وَيَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: ٣٥].

أَنَّهُ أَشْرَفُ الأَعْمالِ مُطْلقًا؛ فعن أبي هُريرةَ وَعَلِيَّهُ قَال: سُئِلَ النبيُّ صَالَتُهُ عَلَيْهَ الَّهُ أَيُّ الأَعْمالِ أَفْضَلُ؟ قال: «إيمانٌ باللهِ ورسولِهِ» أخرجه البخاري ومسلم.

أَنَّهُ شَرْطٌ لِدُخولِ الجَنَّةِ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَكِلِحًا مِن ذَكَرِ أَوْ أُنثَى اللهِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَتِهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِعَكْرِ حِسَابٍ ﴾ [غافر: ١٤٠]. وَأَنَّ مَنْ جاءَ بِما يُناقِضُهُ؛ كالشِّركِ باللهِ أو غيرهِ؛ كانتِ الجنَّةُ عليه حَرامًا، ومأواه النار؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ، مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَمَّرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَاتُهُ ٱلنَّازُّ وَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴾ [المائلة: ٧٢].

#### أثر التوحيد على الفرد

السعادةُ وطيبُ الحياة في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَيِلَ صَلِكًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَدْفَى السعادةُ وطيبُ الحياة في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَيلَ صَلِكًا مِن ذَكِرَةً وَلَنجْزِينَةً مُ التّحريةُ مَ يأخّسَنِ مَا صَحَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧]. قال ابن القيم: "والإخلاص والتوحيد شجرة في القلب، فروعُها الأعمالُ وثمرُها طيبُ الحياة في الدنيا والنعيمُ المقيمُ في الآخرة... والشركُ والكذبُ والرياءُ شجرة في القلب، تمرُها في الآخرة ثمرُها في الآخرة الرقوم والعداب وثمرُها في الآخرة الرقوم والعداب المقيم» اهد.

#### تفريج الكروب في الدنيا والآخرة.

قال ابن القيم: «التوحيد مفزع أعدائه وأوليائه - أي: الله -، فأما أعداؤه فينجيهم من كُرَب الدنيا وشدائدها ﴿ فَإِذَا رَصِحِبُوا فِي الفَلْكِ مَعُوا الله فَعْلِصِينَ لَهُ اللَّيِنَ فَلَمّا غَعْمَهُمْ فَرَب الدنيا وشدائدها ﴿ فَإِذَا رَصِحِبُوا فِي الفَلْكِ مَعُوا الله فَعْنِجيهم به من كربات الدنيا والآخرة وشدائدها.. فما دفعت شدائد الدنيا بمثل التوحيد؛ ولذلك كان دعاء الكرب بالتوحيد ودعوة ذي النون التي ما دعا بها مكروب إلا فرج الله كربه بالتوحيد، فلا يلقي في الكُرب العظام إلا الشرك، ولا ينجي منها إلا التوحيد، فهو مفزع الخليقة وملجؤها وحصنها وغياثها» اهـ.

ع النجاة من الخلود في النار، فقد تواترت الأحاديث عن النبي صَّاللَّهُ عَلَيْهُ أَن الموحَّدين [ يخرجون من النار. قال شيخ الإسلام: «وأيضًا فقد تواترت الأحاديث عن النبي طَالِتُنتِينَةً في أنه يخرج أقوام من النار بعد ما دخلوها، وأن النبي طَالْتَنتِينَةُ يشفع في

السلامة من الخوف والرعب في الدنيا والآخرة، وهو ما يصيب الكافر بسبب شِركه، قال تعالى: ﴿ سَنُلِقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينِ كَفَرُوا الرُّعْبِ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِلُ بِهِ مَسُلُطَكَنَا ﴾ [آل عسر أن: ١٥١].

وكذلك في الآخرة حيث أخبر ربنا أن الموحدين يحصل لهم الأمن التام يوم القيامة بسبب توحيدهم، قال ربنا: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَىٓ أَوُّلَيْكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ الله كَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا ٱشْتَهَتَ أَنفُسُهُمْ خَلِدُونَ اللهَ لَا يَعْزُنْهُمُ ٱلْفَرَعُ ٱلْأَكْبَرُ وَلِنَالَقَىٰهُمُ ٱلْمَلْتِيكَةُ هَٰذِنَا يُؤْمُكُمُ ٱلَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ [الأنبياء: ١٠١، ١٠٢، ١٠٣].

#### نعمة التوحيد:

طالب مسلم يدرس في إحدى جامعات الهند عند برو فيسور من كبار الأساتذة،

وبعد الانتهاء من المحاضرة اقترب الطالب من المدرس ليلقى عليه بعض الإشكالات التي واجهته، فتفاجأ برائحة كريهة تصدر من الأستاذ!! فقال له الطالب: ما هذا يا أستاذ ؟! فقال له: هذه رائحة بول الإله. أي: البقرة !!



# بيان أن التوحيد هو الإسلام، وأنه دين الرسل جميعًا



الدِّينُ الذي بَعَثَ اللهُ بهِ رُسُلَهُ عَلَيْهِ السَّلَام، وأَنـ زُلَ بهِ كُتُبهُ هو (الإسلامُ).

وهو يَعْني: تَوحيدَ اللهِ تعالى في عِبادَتهِ، والاستسلامَ التامَّ له.

وهو: دينُ اللهِ عَلَيْعَلَا في السَّماءِ والأَرْضِ؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ [آل عمران: ١٩]؛ وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَصِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وَقَالَ تَعَالَى - حِكَايَةً - عَن نُوحٍ عَلَيْهِ فِي خِطَابِهِ لِقُومِهِ: ﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُمُ فَمَا سَأَلَتُكُم مِّنَ أَجْرٍ اللهِ لِقُومِهِ: ﴿ فَإِن تَوَلَّيْتُمُ فَمَا سَأَلَتُكُم مِّنَ أَجْرٍ اللهِ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَأُمِرُتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٧٧].

وَقَالَ تَعَالَى -فِي شَأْنِ خَلَيْلِهِ إِبرَاهِيمَ- عَيْءَالْمَتَلَا وَاللَّهُ ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَنكِنَ كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٧].

وقال نبي الله يوسف عَينِ اللهُ : ﴿ تُوفَّنِي مُسْلِمًا وَأَلْحِقِّنِي بِٱلصَّالِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١].

وقال نبي الله سليمان عَيَىالتَكَمْ: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلْمَلَوُّا أَيْكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِ مُسْلِمِينَ ﴾ [النمل: ٣٨].

وقالت بلقيس ملكة سبأ: ﴿رَبِّ إِنِّى ظُلَمْتُ نَفْسِى وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَنَ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [النمل: ٤٤].

وها هو نبي الله موسى عَيْهِ السَّلَمْ يخاطب قومه بكل وضوح كما حكاه الله عنه: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوَّمُ إِن كُنْنُمْ ءَامَنْنُم بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنْنُم مُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٨٤].

كما قال سحرة فرعون: ﴿ وَمَا لَنقِمُ مِنَّا إِلَّا ۚ أَنْ ءَامَنَا بِتَايَتِ رَبِّنَا لَمَّا جَآءَتْنَا ۚ رَبُّنَا ۖ أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٦].

وها هي مقالة أكفر الكافرين، عدو الله فرعون: ﴿ عَامَنتُ أَنَّهُۥ لَاۤ إِلَكَ إِلَّا ٱلَّذِيٓ عَامَنَتْ بِهِ عِ بُنُوّاْ إِسۡرَتِهِ يِلَ وَأَنَا مِنَ ٱ**لۡمُسۡلِمِينَ** ﴾ [يونس: ٩٠].

وحكى الله في كتابه العزيز عن أتباع عيسى عَيْنَالسَّلَة : ﴿ قَالَ ٱلْحَوَّارِيُّونَ خَنْ أَنْصَارُ اللَّهِ ءَامَنَا ا

وَقالَ فِيمَنْ تَقَدَّمَ مِن الأَنْبِياءِ: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئِةَ فِيهَا هُدَى وَثُورٌ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱلَّذِينَ أَسْلَمُواْ ﴾ [المائدة: ٤٤].

وَقَالَ تَعَالَى -في سَيَاقَ تَقْرِيرِهِ للإسلامِ، وخِطَابِهِ لأَهْلِ الكِتَابِ، وبَيَانِ أَنَّ الإسلامَ هو دينُ الرُّسلِ جَمِيعًا عليهمُ الصَّلاةُ والسَّلامُ-: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَ اللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهَا وَمَآ أُن إِبْرَهِمَا وَمَآ أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِي النَّيِيُّونَ مِن رَّيِهِمْ لا فَيْ إِنْهَا مُعْمَلُونَ مِن رَبِهِمْ لا فَيْ أَنْهُمُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

هذا هو الإسلامُ بمَعْناهُ العامِّ.

فَدينُ الأَنبياءِ واحِدٌ؛ وكُلَّهُمْ جاءوا بالتَّوحيدِ.

وَأَمَّا الشَّرائِعُ فَإِنَّهَا تَخْتَلِفُ؛ حيثُ إِنَّ كُلَّ شَرِيعةٍ تَخْتَلفُ عَنِ الأُخْرى في الحَلالِ والحَرامِ؛ قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا كُمْ [المائدة: ٤٨]، وقال رسولُ الله صَالَتَتَعَلَيْوَسَلَةً في بيانِ هذه الحقيقةِ: «الأَنْبِياءُ إِخْوَةٌ لِعَلَّاتٍ، أُمَّهاتُهُمْ شُتَّى ودينُهُمْ واحِدٌ». متفق عليه.

والعَلَّاتُ: الضَّرائِرُ.

والمعنى: أَنَّ أَصْلَ دينِهِمْ واحِدٌ وهو التَّوحيدُ، وإنِ اخْتَلَفَتْ فُروعُ الشَّرائِعِ.

فلا علاقة بين كون الشرائع قابلة للتغيير والنسخ، وبين أصل الدين الداعي للتوحيد والاستسلام والخضوع لرب العالمين، وهو دين الإسلام الخالص، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ أَصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢].

# الأَدْيانُ السماويةُ الثلاثةُ



#### فائدة إثرائية



هذه من العبارات الخطأ، التي يستعملها كثيرٌ من عوام المسلمين، وهي تشعر بأن هناك دياناتٍ أخرى غير الإسلام، ويقصدون بها اليهودية والنصرانية، وليس هناك ديانة غير الإسلام، نعم يوجد شرائع، لكن الدين واحد.



ولم يسمُّهم اللهُ بذلك، بل هم سمَّوا أنفسَهم به، قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُودًا أَوْ نَصَدَرَىٰ تَهْتَدُوا ﴾ [البقرة: ١٣٦،١٣٥].

وقال تعالى حاكيًا مقالتهم على أنفسهم: ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوَّا إِنَّا نَصَكَوَىٰ أَخَدُنَا مِينَّاقَهُمْ والسائدة: ١٤].

وقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَكَوْنَ ﴾ [المائدة: ٨٢].



| ما معنى التوحيد لغة واصطلاحًا؟ وبم تجيب على من يقول لفظ (التوحيد) لفظ          | 0          |
|--------------------------------------------------------------------------------|------------|
| بدعي؟ استدل لما تقول.                                                          |            |
|                                                                                |            |
|                                                                                |            |
| بيِّن إجمالًا منزلة التوحيد، ولِمَ كان أول دعوة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام؟ | 0          |
|                                                                                |            |
|                                                                                |            |
| ما الآثار الإيجابية للتوحيد على الفرد والمجتمع؟ استعن بمصادر خارجية.           | 0          |
|                                                                                |            |
|                                                                                |            |
| ناقش هذه العبارة بموضوعية، مستصحبًا النصوص في ذلك: (الأديان السماوية           | <b>(3)</b> |
| الثلاثة).                                                                      |            |
|                                                                                |            |
|                                                                                |            |



#### سندرس في هذه الوحدة



# أركان التوحيد



للتوحيد ركنان لا يقوم إلا بهما:

الثاني: الإثبات.

الأول: النفي.

وعليهما تدور نصوص الكتاب والسنة في التوحيد.

قال الشنقيطي: «تحقيق معنى: (لا إله إلا الله)، وهي متركّبة من نفي وإثبات.

فمعنى النفي منها: خلع جميع أنواع المعبودات -غير الله - كائنةً ما كانت، في جميع أنواع العبادات كائنةً ما كانت.

ومعنى الإثبات منها: إفراد الله جَلَوَعَلا وحده بجميع أنواع العبادات بإخلاص، على الوجه الذي شرعه على ألسنة رسله عليهم الصلاة والسلام» اهـ.

وعليه: فمن اكتفى بإثبات استحقاق الله للعبادة، دون أن يعتقد اعتقادًا جازمًا ببطلان تأليه ما سواه من المعبودات واعتبارها باطلة، فهو لم يُحقّق بعدُ كلمة التوحيد التي تحصل بها النجاة يوم القيامة.

وكذلك كل من نفى الألوهية مطلقا، فهذا تعطيل محض، فهو لم يحقق التوحيد، بل لابد من نفى وإثبات.

وكل من يعرف اللغة العربيّة يعرف أن الأسلوب الموجود في كلمة التوحيد: (لا إله إلا الله) هو الذي يحقق النفي والإثبات، ويتطلّبهما جميعًا.

كما أن هناك نصوصًا شرعيّة أفادت نفس المعنى، قال الله عَرْبَلَ: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اللهُ عَرْبَدُوا اللهُ وَلَجْتَ نِبُوا ٱلطَّاعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

فالإثبات في قوله تعالى: ﴿ أَعُّبُدُوا اللَّهَ ﴾

والنفي في قوله تعالى: ﴿ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّاغُوتَ ﴾

وهو كذلك في قوله تعالى: ﴿ وَأَعَبُدُوا اللَّهَ وَلَا نُشَرِكُوا بِهِ مَشَيْعًا ﴾ [النساء: ٣٦]، فهو أمر بعبادة الله، ونهي عن صرف العبادة لغيره، فجمع بين النفي والإثبات.

وقوله تعالى: ﴿ أَن لَّا نَعَبُدُوٓا إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ [هود: ٢٦]، ففيه النهي عن عبادة غير الله، والأمر بعبادته وحده، لا شريك له.

وفي قول إبراهيم عَنَّمَاتَتَكُمْ: ﴿ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعَبُّدُونَ ﴿ إِلَّا الَّذِي فَطَرَفِي ﴾ [الزخرف: ٢٦، ٢٧]. نفي وإثبات: فقوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَفِ ﴾ نفي العبادة مطلقا، وفي قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَفِ ﴾ إثباتها لله تعالى.

فلابد لمن أراد أن يحقق التوحيد من الجمع بين ركنيه، وهما: النفي والإثبات.

النفي للمعبودات الباطلة، وإثبات العبوديّة لمستحقِّها، وهو الله سبحانه دون غيره.

#### ثم اعلم أن معنى النفي: الكفر بالطاغوت، ومعنى الإثبات: الإيمان بالله.

قال تعالى: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْمُوْةِ ٱلْوُثْقَى ﴾ [البقرة: ٢٥٦]. والعروة الوثقى هي كلمة التوحيد: لا إله إلا الله.

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ أَعَيْدُواْ أَللَّهَ وَاجْتَنِيْبُواْ ٱلطَّاعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦] فالإيمان بالله وحده متوقفٌ على الكفر بالطاغوت.

# فائدة حريةُ الاعتقادِ

الحرية الدينية أو حرية المعتقد هو مبدأ يدعم حرية الفرد عمومًا أو حرية جماعةٍ من الناس في إظهار دينهم أو مُعتقداتهم أو شعائرهم الدينية، سواء بالتعليم أو الممارسة أو الاحتفال، ويشمل المصطلح كذلك حرية تغيير الدين أو عدم اتباع أي دين.

وبما تقرر في ركني التوحيد يتضح بجلاء خطورة دعوى: (حرية الاعتقاد)!.

لأن قانون (حرية الاعتقاد) لا يعرف الكفر بالطاغوت، بل يقرُّ كلُّ معبود دون الله!

فهي حرية تعطي الحق لمن شاء أن يعبد ما شاء، في الوقت الذي تمنع الآخرين من الاعتراض عليه أو رد باطله.

ولا شك أن هذا مصادم لعقيدة التوحيد، والتي آكد أركانها عبادة الله وحده لا شريك له، والكفر بكل ما يعبد من دون الله، وهو الكفر بالطاغوت، الذي يوجب على الموحد إعلان البراءة من الكفر وأهله، وهذا هو الحق المبين.

# نشاط 👂

- (ركنا التوحيد هما النفي والإثبات)، اشرح هذه العبارة باستيعاب، مع الرجوع لكتب العقيدة.
- ما المراد بالكفر بالطاغوت؟ تكلم على ذلك في ضوء فكرة (حرية العقيدة) مبينًا مدى اتفاقهما وافتراقهما.

# أقسام التوحيد

قَسَّمَ أَهْلُ العِلمِ التَّوحيدَ إلى ثلاثةِ أَقْسامٍ:

أَحَدِها: تَوحيدُ الرُّبوبيَّةِ.

الثَّاني: تَوحيدُ الأُلوهيَّةِ.

الثَّالثِ: تَوحيدُ الأَسْماءِ والصِّفاتِ.

وإليك تفصيل هذه الأقسام الثلاثة:

الربوبية

الألوهية

الأسماء والصفات

# أُوَّلًا؛ تَوحيدُ الرُّبوبيَّة؛

الربوبية لغة: مصدر رَبَبَ، ومنه الربُّ، والربُّ مطلقًا هو الله عَرَّجَلَ، فهو ربُّ كل شيء، وله الربوبية على جميع الخلق لا شريك له.

ولا يقال الربُّ في غير الله إلا بالإضافة، فيقال: فلانٌّ ربُّ هذا الشيء، أي: مالكه، وهو رب الدابة، ورب الدار، وفلان رب البيت، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لِلَّذِى ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِّنْهُمَا الدابة، ورب الدار، وفلان رب البيت، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لِلَّذِى ظَنَّ أَنْهُ نَاجٍ مِّنْهُمَا الشَّيَطُنُ فِي عَنْدَ وَبِلْكُ فَأَنْسَنَاهُ ٱلشَّيَطُنُ فِي حَنْدَ رَبِّهِ ﴾ [يوسف: ٤٢].

والربوبية في الاصطلاح الشرعي: هو إفْرادُ اللهِ جَلَّوَلَا اللهِ التي يَخْتَصُّ بها، والصادرة إلى العِباد، وهي: الخَلْقُ والمُلكُ والتَّدبيرُ.

ثم يتبع ذلك معانٍ كثيرة: مثل الرزق والقبض والبسط، والإحياء والإماتة، والبعث والنشور، والنفع وكشف الضر وغيره من معاني الربوبية.

فالمراد بالربوبية قيام الله تعالى على العبد بتربيته، وإصلاح شأنه، وتدبير أمره، قال شيخ الإسلام: «والرَّبُّ: هو الذي يُرَبِّي عبدَهُ فَيُدَبِّرُهُ».

والربوبية تقوم على أمور ثلاثة ثابتة لله تعالى:

#### أولا: الخَلْق:

أي: إفراد الله تعالى بكونه الخالق، فلا يقدر على الخلق إلا الله، وأدلة ذلك كثيرة، منها:

- قوله تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمَنُ مَّ بَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٤].
  - قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَالِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾ [الحشر: ٢٤].
- قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَغُلْقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ ﴾ [النحل: ٢٠].
- · قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِيكَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَغْلُقُواْ ذُكِابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَكُ ﴾ [الحج: ٧٣].
  - قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَايِكُمْ مَّن يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ شُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ [يونس: ٣٤].

والآيات في ذلك كثيرة.

والمراد بالخلق هنا إيجاد الشيء من العدم، وهذا لا يقدر عليه إلا الله تعالى.



ادَّعى بعض المبتدعة من الفلاسفة وغيرهم أن هناك من يخلق مع الله، واستدلوا لذلك بقوله تعالى: ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٤]، فأثبت الله خالقًا غيره.

والجواب: أن الخلق الذي ينسب إلى المخلوق هو ما كان من باب تحويل الشيء من صورة إلى أخرى.

كتحويل الطين إلى إبريق، والخشب إلى دولاب، ونحو ذلك، وهو مقيد كذلك بوجود الأسباب التي هيّاًها الله.

أما الله سبحانه فهو يقدر على ذلك بقوله: كن فيكون.

#### ثانيا: المُلك؛

أي: إنَّ الله تعالى متفرد بالمُلك، وأدلة ذلك كثيرة، منها:

- قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُ مَا لِكَ ٱلْمُلْكِ تُؤْتِى ٱلْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمّن تَشَاءُ ﴾
   [آل عمران: ٢٦].
  - قوله تعالى: ﴿ تَبُنَرُكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلُّكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الملك: ١].
- قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَمْ يَنَّخِذْ وَلِدًا وَلَرْ يَكُن لَّذَ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلَّكِ ﴾ [الإسراء: ١١١].
- قوله تعالى: ﴿ فَشُبُحَانَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [بس: ٨٣]،
   والآيات في ذلك كثيرة.

#### ثالثا: التدبير:

أي: إنَّ الله تعالى متفرد بتدبير الأمور، وتصريف هذا الكون، وأدلة ذلك كثيرة، منها:

- قال تعالى: ﴿ وَسَخْرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُّ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى يُدَبِّرُ ٱلأَمْرَ يُفَصِّلُ ٱلْآينَتِ
   لَعَلَكُم بِلِقَاء رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴾ [الرعد: ٢].
  - وقال تعالى: ﴿ ثُمُّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَـرُشِّ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ ﴾ [يونس: ٣].
- وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَنَر وَمَن يُدْيِرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلا يُغْرِجُ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَيِرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلْ أَفَلا كَنْقُونَ ﴾ [يونس: ٣١].
  - وقال تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ﴾ [السجدة: ٥].

والآيات في ذلك كثيرة.

### ويتبع ذلك معانٍ أخرى للربوبية، كالإحياء والإماتة والرزق والبعث والنشور والضر والنفع.. إلخ.

فالربُّ هو المبدئ والمعيد، قال تعالى: ﴿ وَهُو الَّذِي يَبُدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ [الروم: ٢٧]. والرب هو المحيي والمميت، كما قال تعالى: ﴿ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحِيء وَيُمِيثُ رَبُّكُم وَرَبُ عَالَى عَالَى: ﴿ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحِيء وَيُمِيثُ رَبُّكُم وَرَبُ عَالَى عَالَى اللَّهُ إِلَهُ إِلَّا هُوَ يُحِيء وَيُمِيثُ رَبُّكُم وَرَبُ عَالَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَصُّنُ عَمَلًا ﴾ [الملك: ٢].

والضر والنفع بيد الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَإِذَآ أَذَفَنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً مِّنُ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُمْ إِذَا لَهُ مَكُرُّ فِي َالنَّاكِ اللهِ تعالى: ﴿ وَإِذَاۤ أَذَفَنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً مِّنَ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُمْ إِذَا لَهُ مِ مَكُرُّ فِي النَّالِيَا ﴾ [يونس: ٢١].

وقال تعالى: ﴿ قُلْ فَعَن يَعْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا ﴾ [الفتح: ١١]. والرزق بيده سبحانه، قال تعالى: ﴿ إِنَ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَعْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَأَبْنَعُوا عِندَ اللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ أَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٧].

وقال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَبُّكُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ ﴾ [الرعد: ٢٦].

وهو سبحانه المعطي المانع، قال تعالى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ۗ وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ. مِنْ بَعْدِمِ ﴾ [فاطر: ٢].

وقال الرسول صَّالِللهُ عَلَيْهِ اللّهِ مَّ لا مانع لما أعطيت، ولا مُعْطي لما مَنعت والما مَنعت والما والبخاري ومسلم. ومن ذلك النصر، وهداية القلوب: قال تعالى: ﴿ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلّا مِنْ عِندِ ٱللّهِ ٱلْعَرْبِرِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [آل عمران: ١٢٦]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ ٱللّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٠٧]. وقال تعالى في الهداية: ﴿ إِنّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُتَ وَلَاكِنَ ٱللّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءً وَهُو أَعْلَمُ وَقَال تعالى في الهداية: ﴿ وَمَا لسبحانه: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللّهُ فَهُو ٱلْمُهْتَدِى ﴾ [الأعراف: ١٧٨]. وقال سبحانه: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللّهُ فَهُو ٱلْمُهْتَدِى ﴾ [الأعراف: ١٧٨]. فكلُّ هذه المعاني، من معاني ربوبيته سبحانه وتعالى، وهي مقدمات بين يدي عبوديته واستحقاقه لها.

## فائدة فتوحيذ الربوبية يستلزم توحيد الألوهية: إثرائية

لذلك تجد الله تعالى جعل إفراده بالرُّبوبية علةً وسَببًا لاستحقاقه العبودية، قال تعالى: ﴿ رَّبُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرُ لِعِبَدَبِهِ عَلَى تَعَلَّمُ لَهُ. سَمِيًا ﴾ [مريم: ٦٥]، أي: فقد استحق العبادة؛ لأنه خالق السماوات والأرض وما بينهما.

وقال تعالى: ﴿ يَنَائَيُهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]، أي: فاعبدوه وحده؛ لأنه هو الخالق.

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعَبُّدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْنَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱللَّهِ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ سَبِحَانَهُ امْتَلاكُهُ ٱلرِّزْقَ وَٱعْبُدُوهُ وَٱشْكُرُواْ لَهُ أَوْ لِللَّهُ اللهُ ا

# إقرار الكفار والمشركين بتوحيد الربوبية



#### وهل الكفارُ يقرُّون بتوحيد الربوبية؟

الجواب: الخَلْقُ كُلُّهُمْ مُقِرُّونَ بتوحيدِ الرُّبوبيَّةِ؛ حَتَّى الكُفَّارُ والمُشْرِكونَ يُقِرُّونَ للهِ بذلك؟ والأَدِلَّةُ على ذلك كثيرةٌ؛ منها:

- قولُهُ تعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥].
- قولُهُ تعالى: ﴿ قُلُ مَنْ بِيكِومِ مَلَكُونَ كُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يَجِيدُ وَلَا يُجَادُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعَالَمُونَ ﴿ مَا سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ [المؤمنون: ٨٨ - ٨٩].
- قوله تعالى حِكايةً عن إبليسَ في إقْرارهِ برُبوبيةِ اللهِ جَلَوْعَلا: ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا ٱغْوَيُّنَنِي ﴾ [الحجر: ٣٩].

- قو قو
- قوله سُبْحانَهُ في إقرارِ سائرِ الكُفَّارِ والمشركينَ بتوحيدِ الرُّبوبيةِ: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَسِخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّ يُؤْفِكُونَ ﴾[العنكبوت: ٦١].
- قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِن ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَر وَمَن يُخْرِجُ ٱلْمَنَّ مِن ٱلْمَيِّتِ وَيُغْرِجُ ٱلْمَائِيَّةِ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ﴾ [يونس: ٣١].

فهذه النصوص كما ترى صريحة في أن الكفار يقِرُّون بكون الله هو الخالق الرازق، بيده ملكوت كل شيء، وهو الذي يجير، ولا يجار عليه، وهو من يدبر الأمر، ويخرج الحي من الميت، والميت من الحي، وهذا كله من مقتضيات الربوبية، كما تقدم.

فائدة وهذا التَّوحيدُ -أي: توحيد الربوبية - لا يَكْفي وحْدَهُ في دُخولِ الْعبدِ في دينِ الإسلام؛ وبالتَّالي لا تكونُ بهِ النَّجاةُ في الآخرةِ ودخول الجنة؛ فَإنَّ العبدِ في دينِ الإسلام؛ وبالتَّالي لا تكونُ بهِ النَّجاةُ في الآخرةِ ودخول الجنة؛ فَإنَّ الكُفَّارَ والمشركينَ كَانوا مُقِرِّينَ بهِ؛ ومَعْ ذلكَ حَكَمَ اللهُ عَلَيْعَلا عليهِم بدُخولِ النَّارِ والخُلودِ فيها، قال تعالى: ﴿إِنَّ النَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْكِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ والخُلودِ فيها، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلنِّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْكِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَوْلَيْكَ هُمْ شَرُّ ٱلْبَرِيَةِ ﴾ [البينة: ٦].

قال ابن القيم وَعَمَالِقَهُ: «ليس التوحيدُ مجردَ إقرارِ العبدِ بأنه: لا خالقَ إلا اللهُ، وأن اللهُ ربُّ كلِّ شيء ومليكه، كما كان عباد الأصنام مُقِرِّين بذلك وهم مشركون، بل التوحيد يتضمن من محبة الله، والخضوع له، والذل له، وكمال الانقياد لطاعته، وإخلاص العبادة له، وإرادة وجهه الأعلى بجميع الأقوال والأعمال» اهـ بتصرف.

## الأثار الإيمانية لتوحيد الزبوبية

إِنَّ لِتَو حيد الرُّبوبيَّة آثارًا إيمانيَّةً عَظيمةً؛ لَعلَّ أَهَمَّها ما يأتي:

حُبُّ الله جَارَعَة ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ عَامَنُوٓ ۚ أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥]؛ فَهو سُبْحانهُ الرَّبُّ الذي يُرَبِّي عِبادَهُ بالنَّعم؛ كما قال تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرُّزُقُكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَاآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمِّن يَعْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَيْصَنَرَ ﴾ [يونس: ٣١].

تَعْظِيمُ الله عَيْجَلُ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْمُتَدُدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَرَّ مَنْخِذُ وَلَدًا وَإَدّ يَكُن أَمُّ شَرِيكُ فِي ٱلْمُثْلِكِ وَلَدْ يَكُن لَمُ وَلِيُّ مِنَ ٱلذَّلِّ وَكَارَهُ تَكْفِيزًا ﴾ 1الإسراء: ١١١١، وكَبْرَهُ تَكْبِيرًا؛ يَعْنِي: عَظْمُهُ تَعْظِيمًا.

> التوكل على الله تعالى، وتَفُويضُ الأَمْرِ إليهِ؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنِّي نَوَّكُلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَقِ وَرَبِّكُمْ مَّا مِن دَآبَةِ إِلَّا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِينِهَاۚ إِنَّ رَقِي عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ [هود: ٥٦]، وقال تعالى: ﴿ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَّكُّلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢].

الْفَرْغُ إلى الله تعالى، والاستغاثةُ بهِ في الشَّدائدِ والكُّرْباتِ؛ قال تعالى: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَيْ مُمِذُّكُم بِأَلْفٍ مِنَ ٱلْمَلَتِهِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ [الأنفال: ٩].

> الإنابةُ إلى الله والانكسارُ بَينَ يَديهِ؛ كما قال تعالى: ﴿ قَالَا رَبُّنَا ظَانَنَآ أَنفُسَنَا وَإِن لَّةِ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣].

الاستسلامُ لله والانقيادُ لَهُ سبحانه؛ كما في قولِهِ تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ، أَسْلِمُ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [البقرة: ١٣١].

الخَوفُ مِنَ اللهِ رَبِّ العالمينِ؛ كما قال تعالى عن ابن آدم: ﴿ إِنِّ آخَافُ اللهَ اللهَ مَا اللهُ رَبِّ المائدة: ٢٨].

٨

Ŀ

تَحُرِيكُ العُقولِ للتَّفَكُّرِ، كما في قولِهِ تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَنَوَاتِ وَٱلأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلنِّهِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلفُلْكِ ٱلَّتِي جَمِّرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَخْيَا بِهِ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن صُلِّلَ دَابَةٍ وتَضْرِيفِ ٱلرِّيَجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلمُسَحَّرِ بَيِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ لَآيَنتِ لِقَوْمِ بَعْقِلُونَ ﴾ وتضريفِ الرِّيْجِ وَالسَّحَابِ ٱلمُسَحَّرِ بَيِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلأَرْضِ لَآيَنتِ لِقَوْمِ بَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤].

تَحْقيقُ الإخْلاصِ؛ كما في قولِهِ تعالى: ﴿إِنِي وَجَّهْتُ وَجَهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ ٱلسَّمَنَوَسِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا آنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٧٩].

الرِّضَا بقضاء اللهِ وقَدَرِهِ عَلَىٰهُ فَكُلُّ مَا يَجْرِي فِي هذه الأَرْضِ هُو مَن خَلَقهِ وتَدْبِيرِهِ وَالْمُوعِ وَالْمُعِينِ فَي هذه الأَرْضِ هُو مَن خَلَقهِ وتَدْبِيرِهِ وَالْمُعِينِ وَالْمُعِينِ وَالْمُعَيْنِ وَالْمُعَلِينَ فَي اللهِ وَالْمُعَلِّمُ اللهِ وَالْمُعَلِّمُ اللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَل



| اشرح معنى لفظ: (الربوبية)، ولم كانت تلك الكلمة تحمل المعاني المذكورة، من الخلق والملك والتدبير؟ | 0          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| هناك من يقول: يمكن لغير الله أن يكون خالقًا، ويستدل لذلك بالقرآن، ما دليله؟ وما الجواب عليه؟    | 0          |
| بيِّن التلازم بين توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، مستدلًا لذلك بنصوص القرآن؟                    | •          |
| ما موقف الكفار من توحيد الربوية، وهل ينفعهم ؟ استدل لما تقول.                                   | <b>(E)</b> |

## أدلةً وجود الله تعالى من غير الشرع

الفطرة

العقل

الحسل

في معرض الحديث مع غير المؤمنين، من ملحدين وغيرهم، لا يتأتّى أن تخاطبهم بخطاب الشرع؛ فإن ردّهم سيكون بعدم القبول، وبالتالي فلابد من ذكر أدلة غير أدلة الشرع على وجود الله تعالى، وهي تنحصر في الآتى:

أدلة الفطرة. أدلة العقل. أدلة الحس.

#### أدلة الفطرة على وجود الله تعالى:

فإن كل مخلوق قد فُطر على الإيمان بالخالق من غير سبق تفكير أو تعلم، ولا ينصرف عن مقتضى هذه الفطرة إلا من طرأ على قلبه ما يصرفه عنها، قال النبي سَالِتَهُ عَيْدَوسَةً: «كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يُهوِّدانه، أو يُنصِّرانه، أو يُمجِّسانه». أخرجه البخاري ومسلم.

ولم يقل: أو يُسْلِمانه؛ لأنه مسلم بفطرته، مقرٌّ بالتوحيد بفطرته، قال عَرَجَمَلَ: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِللَّهِينَ حَنِيفَا فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّذِينَ فَطَرَتَ اللَّهِ ٱلَّذِينَ فَطَرَتَ اللَّهِ ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

ومن دلائل الفطرة: أن الإنسان في حال اضطراره يلجأ إلى الله تبارك وتعالى، فإذا وقعت به كربة أو أحاط به خطر دعا الله عَرَّبَهُ واستغاث به، وقد ذكر الله هذا في كتابه العزيز في أكثر من موضع، من ذلك:

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّأَةً فَامَّا نَجَّنكُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ أَعْرَضْتُمُّ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٦٧].

وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلْكِ دَعُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَمَّنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمَّ يُشْرِكُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٥] . فهذا هو دليل الفطرة، وهو من القوة بحيث لا يستطيع أحد أن يدفعه، فيجد الإنسان من نفسه ضرورة بالتوجه إلى الله تعالى في الشدائد والكروب، فلا أحد يوجِّهه لذلك، لكنها الفطرة التي فطر الله الخلق عليها.

فالنَّاسُ لو خُلُّوا وفطرَهم لم يميلوا لغير ربِّهم، منيبين إليه في جلب المنافع ودفع المضارَّ، ومُنيبين إليه في التألُّه والتعبُّد والخضوع والانكسارِ.

#### دلـيــل الـعـقــل:

هذا الدليل يقوم على أنه لابد لكل مخلوقٍ من خالقٍ، وهذه حقيقة يسلم بها كل ذي عقل

فإنه لما سُئل الأعرابي عن وجود الله؟ قال مستدلًا بالعقل والنظر الفطري: البعرة تدل على البعير، والأثر يدل على المسير، فسماءٌ ذاتُ أبراج، وأرضٌ ذات فجاج، وبحارٌ ذات أمواج، ألا تدل على اللطيف الخبير؟!

فلله، ما أحسنه من استدلالٍ، وما أعجبه من منطق وبيانٍ.

يُروى أن أحد العلماء طلب منه بعضُ الملاحدة أن يناظره في وجود الله سبحانه، وحددوا لذلك موعدًا، فتأخر العالِم عنهم وكان تأخره عن قصد، فلما جاءهم وسألوه عن سبب تأخره؟

قال: لقد حال بيني وبين مجيئي إليكم نهر، ولم أجد ما ينقلني إليكم غير أن الأمر لم يطل حتى أتت سفينةٌ ليس لها قائد يقودها، فركبتها حتى أتيت إليكم! فضجَّ الملاحدة ماذا تقول؟!!

> فقال لهم: أنتم أنكرتم أن يكون لهذا الكون خالق، ولم تصدقوا أن تكون سفينة بلا قائد! فاعترفوا وأقروا.

وقد نبَّه القرآن على هذا، قال تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِشَى ۚ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ مَل لَا يُوفِنِونَ ﴾ [الطور: ٣٥، ٣٦].

فهذان احتمالان لا ثالث لهما:

#### الأول:

أن يكون هذا الخلق من غير خالق، وهذا مستحيل تنكره العقول؛ إذ لا بد للمخلوق من خالق، وللمصنوع من صانع، فالعدم لا يَخْلُقُ.

#### الثاني:

أن يكونوا هم الذين خلقوا أنفسهم وخلقوا السماوات والأرض، وهذا مستحيل أيضا؛ إذ لم يدَّع أحدُّ أنه خلق نفسه، فضلًا عن السماوات والأرض.

#### فتعيَّن أن يكون لها موجدٌ وخالقٌ، وهو الله رب العالمين.

وهذا دليل غاية في القوة والبيان؛ لذلك عندما سمعه جبير بن مطعم رَوَلَهَا قَال: «كاد قلبي أن يطير». أخرجه البخاري.

#### وتلك مناظرة جرت بين مؤمن فقيه وبين ملحد حائر:

قال ذلك الملحد للمؤمن: أنت تؤمن بوجود الله؟ قال نعم، ولا شك. قال: هل رأيته؟ قال: لا. قال: هل شممته أو لمسته؟ قال: لا. قال: فكيف تؤمن به؟!

قال المؤمن الفقيه للملحد: أنت عاقل؟ قال: نعم. قال: هل رأيت عقلك؟ قال: لا. قال: هل سمعته؟ قال: لا. قال: هل شممته أو لمسته؟ قال: لا. قال: كيف تزعم أنك عاقل؟!

#### ومن دليل العقل؛ التفكُّرُ والتأملُ:

مَنْ تَأَمَّلَ هذه السَّماواتِ في ارْتِفاعِها واتِّساعِها، وما فيها مِنَ الكَواكِب الكِبارِ والصِّغارِ المُنيرَةِ، مِنَ السَّيَّارَةِ ومِنَ الثَّوابِتِ، وشاهَدَها كَيفَ تَدورُ مَعَ الفَلَكِ العَظيمِ في كُلِّ يَومِ ولَيلَةٍ، ولَها في أَنْفُسِها سَيرٌ يَخُصُّها.

وَنَظَرَ إِلَى البِحَارِ المُلْتَقَّةِ بِالأَرْضِ مِن كُلِّ جانِب، والجِبالِ المَوضوعَةِ في الأَرْضِ لِتَقَرَّ ويَسْكُنَ ساكِنوها، مَعَ اخْتِلافِ أَشْكالِها وأَلُوانِها، كما قال: ﴿ وَمِنَ ٱلْحِبَالِ جُدُدُ بِيضُ وَحُمَّرٌ مُّغْتَكِفُ ٱلْوَنْهُمَا وَغَرَابِيتِ شُودٌ اللهِ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَآتِ وَٱلأَنْعَنِي مُغْتَلِفُ أَلُوَنَهُ كُذَٰ لِكُ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلَمَّةُ أَ إِنَ ٱللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٨،٢٧].

وكذلكَ هذه الأَنَّهارُ السَّارِحَةُ من قُطْرٍ إلي قُطْرٍ لِمَنافِعِ العِبادِ، وما انتشرَ في الأَرْضِ مِنَ الحَيَواناتِ المُتَنَوِّعَةِ والنباتِ المُخْتَلِفِ الطُّعوم والأَشْكَالِ والأَلُوانِ، مَعَ اتِّحادِ طَبيعَةِ التُّرْبَةِ والماءِ عَلِمَ وُجودَ الصَّانِعِ وقُدْرَتَهُ العَظيمَةَ وحِكْمَتَهُ ورَحْمَتَهُ بِخَلْقِهِ ولُطْفَهُ بِهِمْ وإحْسانَهُ إليهمْ وبِرَّهُ بِهِمْ لا إِلَهَ غَيرُهُ ولا رَبَّ سِواهُ، عليه تَوَكَّلْتُ وإِلَيهِ أُنيبُ.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَنُوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَادِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي تَجْرى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّكَمَاءِ مِن مَّاءٍ فَأَخْيَنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا وَبَثَ فِهَا مِن كُلِّ دَآبَّةٍ وَتَصِّرِيفِ ٱلرِّيكِجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخِّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَأَيكتِ لِّقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤].

وسئل الشافعي عن وُجودِ الصَّانِع؟ فقال: «هذا ورَقُ التُّوتِ طَعْمُهُ واحِدٌ، تَأْكُلُهُ الدُّودُ فَيَخْرُجُ منهُ الإِبْرَيسِمُ -الحرير-، وتَأْكُلُهُ النَّحْلُ فَيَخْرُجُ منهُ العَسَلُ، وتَأْكُلُهُ الشَّاةُ والبَعيرُ والأَنعامُ فَتُلْقيهِ بَعْرًا ورَوتًا، وتَأْكُلْهُ الظِّباءُ فَيَخْرُجُ منها المِسْكُ، وهو شَيءٌ واحِدٌ».

> تأمَّلُ في نباتِ الأرض وانظرُ إلى آثارِ ما صنعَ المَليكُ بأحْداقٍ هي الذهَبُ السّبيكُ عيونٌ من لُجَين شاخصاتٌ بأنَّ الله ليس له شريكُ على قُضُب الزبَرْجَدِ شاهِداتٌ

#### 

#### وأدلة الحسِّ على وجود الله تعالى من وجهين:

#### الأول: ﴿ إَجَابَةُ الدَّاعِينَ وَالْمُسْتَغِيثِينَ وَالْمُكْرُوبِينَ:

انظر إلى أحوال المضطرِّين الواقعين في المهالك، والمُشرفين على الأخطار في البرِّ والبحر والجوّ، وإلى البائسين من مشاكلهم وأمراضهم وأوجاعهم، وكيف تضطرهم الضروراتُ وتُلجئهم الحاجاتُ إلى ربِّهم وإلههم، داعين مفتقرين وسائلين له مُستَعطين؟ فيجيب دعواتِهم ويكشف كرباتِهم ويرفع ضروراتِهم.

لذا فقد جعله الله تعالى دليلًا صريحًا على وجوده، فقال: ﴿ أَمَّن يُحِيثُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ ٱلشُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلأَرْضِ أَولَهُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا لَذَكَّرُونَ ﴾ [النمار: ٢٢].

ولا شك أن حصول إجابة دعوات الأنبياء والرسل والصالحين وكشف الكرب عنهم من أعظم الأدلة على وجود الله عَرَّقِبَل.

والواقع مليء من إجابة الداعين، وغوث المكروبين، مما يدل دلالة قاطعة على وجود الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَنُومًا إِذْ نَادَىٰ مِن قَحَبُلُ فَاسْتَجَبِّنَا لَهُ ، ﴾ [الأنبياء: ٧٦].

وقال تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [الأنفال: ٩].

وما زالت إجابة الداعين أمرًا مشهودًا إلى يومنا هذا، لمن صدق اللجوء إلى الله تعالى، وأتى بشروطه.

#### الثاني: معجزات الأنبياء:

إن آيات الأنبياء التي تسمى المعجزات ويشاهدها الناس، أو يسمعون بها، برهان قاطع على وجود مرسلهم وهو الله تعالى؛ لأنها أمور خارجة عن نطاق البشر، يجريها الله تعالى تأييدًا لرسله ونصرًا لهم.

مثال ذلك: آية موسى عَيْمِالتَكُمْ حين أمره الله تعالى: ﴿ أَنِ ٱضْرِب يُعْصَاكَ ٱلْبَحْرَ ﴾ فضربه فانفلق اثنى عشر طريقًا يابسًا، والماء بينهما كالجبال، قال الله تعالى: ﴿ فَأُوحَيِّنَا إِلَىٰ مُوسَى ٓ أَنِ ٱصْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرِ فَأَنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَٱلطُّودِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الشعراه: ٦٣].

ومثال ثان: آية عيسى صَالِتَهُ عَلَيْهِ سَلَّة ، حيث كان يحيى الموتى ويخرجهم من قبورهم بإذن الله، قال تعالى عنه: ﴿ وَأُحْمِي ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ٤٩] . وقال تعالى: ﴿ وَ إِذْ تُخْرِجُ ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِي ﴾ [المائدة: ١١٠].

ومثال ثالث: لنبينا محمد صَاللَمْعَانِهُ وَسَالًا، حين طلبت منه قريش آيةً ومعجزةً، فأشار إلى القمر فانفلق فرقتين فرآه الناس، وفي ذلك قال تعالى: ﴿ ٱقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَحَرُ ﴿ ا وَإِن يَرَوَّا ءَايَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾ [القمر: ١-٢].

ومن ذلك: قوله تعالى: ﴿ وَلَقد نادانا نوحٌ فَلَنِعْمَ المُجيبونَ ﴾ [الصافات: ٧٥].

وقال تعالى عن نوح أيضًا: ﴿ فَدَعَا رَبُّهُۥ أَنِّي مَغْلُوبٌ فَأَنْصِرُ ﴿ فَفَنَحْنَا أَبُوْبَ ٱلسَّمَآءِ بِمَآءِ مُنْهُمِرٍ ﴾ [القم: ١١،١٠].

وقال تعالى عن يونس: ﴿ وَذَا ٱلنَّونِ إِذ ذَّهَبَ مُغَنضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقُدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَاتِ أَن لَّا إِلَاهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننكَ إِنِّي كُنتُ مِن ٱلظَّلِلِينِ (٧٠) فَٱسْتَجَبْنَا لَهُ، وَنَجَيْنَنَهُ مِنَ ٱلْفَيِّ وَكُنَالِكَ نُصْحِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٨، ٨٨].

فهذه الآيات المحسوسة التي يجريها الله تعالى تأييدًا لرسله، ونصرًا لهم، تدل دلالة قطعية على وجوده سبحانه وتعالى.



| لماذا عُقد في المنهج باب في أدلة وجود الله من غير الشرع، ولمن يوجه أصلا؟ | 0 |
|--------------------------------------------------------------------------|---|
| من أعظم الأدلة على وجود الله تعالى الحس، تكلم عن ذلك.                    | 0 |
| أعدَّ بحثًا تذكر فيه شُبَه الملحدين، مع الجواب عليها.                    | • |
| لم كانت معجزات الأنبياء دليلًا دامغًا على وجود الله تعالى؟               | 6 |
|                                                                          |   |

والله وليُّ التوفيق

#### المصادر

- الإبانة الكبرى لابن بطة العُكْبَري.
- مجموع الفتاوي، تقى الدين ابن تيمية.
- شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي، تحقيق الشيخ عبد الله التركي، دار الرسالة.
  - شرح ثلاثة الأصول، الشيخ محمد بن صالح العثيمين، دار الثريا للنشر.
- شرح العقيدة التدمرية، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك، دار التدمرية، الرياض، ط١، ١٤٣٢هـ.
- شرح العقيدة الطحاوية، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك، دار التدمرية، الرياض، ط١، ١٤٢٩هـ.
  - شرح العقيدة الواسطية، الشيخ محمد بن صالح العثيمين، دار ابن الجوزي، الدمام، ط٦، ١٤٢١هـ.
    - شرح كتاب التوحيد، الشيخ محمد بن صالح العثيمين.
- المدخل لدراسة العقيدة الإسلامية على مذهب أهل السنة والجماعة، د. إبراهيم البريكان، دار ابن القيم، الرياض، ط١، ١٤٢٣هـ.
  - أصول الإيان في ضوء الكتاب والسنة، نخبة من العلاء، وزارة الشؤون الإسلامية بالمملكة.
- الإيمان: حقيقته وزيادته وثمرته، الشيخ عبد الله بن محمد الغنيمان، دار التدمرية، الرياض، ط١، 37310\_
  - الإيان: أركانه حقيقته نواقضه، د. محمد نعيم ياسين، دار عمر بن الخطاب، الإسكندرية.
- بدعة إعادة فهم النص، الشيخ محمد صالح المنجد، تقديم الشيخ صالح بن فوزان الفوزان، مجموعة زاد.
  - شرح كتاب التوحيد، للشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ، دار التوحيد، ط١.
  - القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسني، محمد بن صالح العثيمين، دار ابن الجوزي.
    - شرح العقيدة الواسطية، الشيخ صالح بن فوزان الفوزان.



## فهرس المحاضرات

| اسبوع إلقاء<br>المحاضرة | رقم الصفحة التي تبدأ<br>منها المحاضرة | بداية المحاضرة                                                             | رقم المحا |
|-------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-----------|
| الأسبوع الأول           | \-   /                                | مقدمات في العقيدة الصحيحة                                                  | 1/)       |
| الأسبوع الأول           | \P//                                  | (۲): أنها الأصل في دعوة الرسل                                              |           |
| الأسبوع الثاني          | \n\                                   | مصادر تلقي العقيدة الصحيحة                                                 | ر کا      |
| الأسبوع الثاني          | 10-/                                  | المصدر الثاني: السنة النبوية الصحيحة                                       | ٤/        |
| الأسبوع الثالث          | \ro/                                  | أصول أهل السنة في إثبات مسائل العقيدة                                      | 0/        |
| الأسبوع الثالث          | \r\/                                  | (٤): فهم نصوص الكتاب والسنة الصحيحة<br>على فهم الصحابة رَحَالِيَّةَ عَبْرُ | 1/        |
| الأسبوع الرابع          | \ <b>r</b> o/                         | أسباب الانحراف عن العقيدة الصحيحة                                          | V/        |
| الأسبوع الرابع          | ۳۸                                    | ومن أسباب الانحراف عن العقيدة<br>الصحيحة؛ (٣): اتباع الهوى                 | 1/        |
| الأسبوع الخامس          | \ EI /                                | الكبر: وهو الذي يدعو صاحبه إلى رد الحق                                     | 9/        |
| الأسبوع الخامس          | \ 33 √                                | ثانيًا: وُسائل الوقاية مِن الاتحراف عن<br>العقيدة الصحيحة                  | 19/       |
| الأسبوع السادس          | E)                                    | (٤): الامتناع عن الغلو في الدين، والحذر منه                                | I         |
| الأسبوع السادس          | \01/                                  | تعریف التوحید، ومنزلته                                                     | 16/)      |



# فهرس المحاضرات

| أسبوع إلقاء<br>المحاضرة | رقم الصفحة التي تبدأ<br>منها المحاضرة | رقم المحاضرة بداية المحاضرة                                                 |
|-------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| الأسبوع السابع          | /\o\/                                 | منزلة التوحيد، وأثره على الفرد                                              |
| الأسبوع السابع          | /\00/                                 | ع 📗 (۷)؛ أنه سبب الأمن في الدنيا والآخرة                                    |
| الأسبوع الثامن          | /\oV/                                 | أثر التوحيد على الفرد 📗 🚺                                                   |
| الأسبوع الثامن          | /\09/                                 | بيان أن التوحيد هو الإسلام                                                  |
| الأسبوع التاسع          | /\ אר                                 | ارکان التوحید / ارکان                                                       |
| الأسبوع التاسع          | /\\\                                  | التوحيد ﴿ ﴾ ﴿ أَفْسَامُ التُوحِيدُ ﴿ ﴾ ﴿ أَفْسَامُ التَّوْحِيدُ ﴿ ﴾ ﴿ الْمُ |
| الأسبوع العاشر          | /\ V./                                | الثنية التدبير / الثنية التدبير / الم                                       |
| الأسبوع العاشر          | Vr                                    | إقرار الكفار والمشركين بتوحيد الربوبية                                      |
| الأسبوع الحادي عشر      | \\ V& /                               | الآثار الإيمانية لتوحيد الربوبية 🖊 📗                                        |
| الأسبوع الحادي عشر      | /\ vv/                                | أدلة وجود الله تعالى من غير الشرع                                           |
| الأسبوع الثاني عشر      | V۸                                    | (۲): دلیل العقل (۳)                                                         |
| الأسبوع الثاني عشر      | /\ \\\ /                              | (۳): دبیل الحس                                                              |



مقدمات في العقيدة الصحيحة

11

مصادر تلقى العقيدة الصحيحة

וו

أصول أهل السنة في إثبات مسائل العقيدة

10

أسباب الانحراف عن المعقيدة الصحيحة

بدعة إعادة فهم النص

19

۳۸

الغلو في الصالحين

وسائل الوقاية من الانحراف عن العقيدة الصحيحة 33

10 التوحيد - تعريفه ومنزلته

09

بيان كون الإسلام دين الأنبياء جميعًا

بطلان حرية الاعتقاد

ער

71

بطلان عبارة (الأديان السهاوية الثلاثة)

أقسام التوحيد (الربوبية)

71

70

أركان التوحيد

إقرار الكفار بتوحيد الربوبية

Vr

أدلة وجود الله تعالى من غير الشرع

VV



#### سلسلة زاد العلمية:

سلسلة متكاملة تهدف إلى تقريب العلم الشرعي للراغبين فيه، وتوعية المسلم بما لا يسعه جهله من دينه، ونشرُ العلم الشرعي الرصين، القائم على كتابِ الله وسنّة رسوله صَلَّاللَّهُ كَيْدُوسَلَّم، صافيًا نقيًّا، وبطرحٍ عصريًّ مُيسّر، وبإخراج احتراهيًّ.

#### كتاب العقيدة:



يحتوي هذا الكتاب على بيان معنى العقيدة وأهميتها، ومصادر تلقيها، وأصول أهل السنة في إثباتها، وبيان معنى التوحيد ومنزلته وأثره، وأركانه وأقسامه، والآثار الإيمانية المترتبة عليه، وأدلة وجود الله تعالى من غير الشرع. مع عرض المحتوى بطريقة عصرية مبسطة وأسلوب سهل شيق خال من الحشو والمخالفات.













#### توزيع العبيظي Oběkon

المملكة العربية السعودية - الرياض طريق الملك فقد - مقابل برج المملكة هاتف: 4968 11 480805 ماكس: 1480805 11 966+ صب: 67622 الرياض 11517 www.obeikanretail.com



المملكة العربية السعودية - جدة حب الشاطة - بيوتات الأعمال - مكتب ١٦ موبايل: 642 644 59 696+, هاتف: 6929242 12 696+ صب: 126371 جدة 21352 www.zadgroup.net



